## LAFAZ KEBENCIAN MENURUT TAFSIR MA'ĀLIM AL-TANZĪL DAN MAFĀTĪḤ ALGHAYB



## **AYA SUMAYYA**

NIM: 231006033

Tesis Ditulis untuk Memenuhi Sebagian Persyaratan untuk Mendapatkan Gelar Magister dalam Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) AR- RANIRY BANDA ACEH 2025

#### LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING

### LAFAZ KEBENCIAN MENURUT TAFSIR MA'ĀLIM AL-TANZĪL DAN MAFĀTĪḤ AL-GHAYB

#### **AYA SUMAYYA**

NIM: 231006033

Program Studi: Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Tesis ini sudah dapat diajukan kepada Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh untuk diujikan dalam ujian Tesis

Menyetujui

Pembimbing I

Pembimbing II

جا معة الرانري

Prof. Dr. Salman Abdul Muthalib, Lc., M. Ag

Misnawati, S. Ag., M. Ag., Ph. D

#### **LEMBAR PENGESAHAN**

### LAFAZ KEBENCIAN MENURUT TAFSIR MA'ĀLIM AL-TANZĪL DAN MAFĀTĪḤ AL-GHAYB

#### AYA SUMAYYA NIM: 231006033 Program Studi Ilmu Al-Our'an dan Tafsir

Telah Dipertahankan di Depan Tim Penguji Tesis Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry Banda Aceh

Tanggal: 10 September 2025 M 17 Rabi'ul Awal 1447 H TIM PENGUJI Ketua, Sekretaris. Dr. Khairizzaman, M. Ag Dr. Nufiar, M. Ag Penguji, Penguji, Dr. Muhammad Zaini, M. Ag Dr. Muslem Djuned, M. Ag Penguji Penguji, Misnawati, S. Ag., Dr Salman Abdul Muthalib, Lc., M. Ag Banda Aceh, 10 September 2025 Ar-Raniry Banda Aceh AIPU197702191998032001

#### PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama Mahasiswa : Aya Sumayya

Tempat Tanggal Lahir : Langsa, 29 September 2001

Nomor Mahasiswa : 231006033

Program Studi Konsentrasi : Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Menyatakan bahwa tesis ini merupakan hasil karya saya sendiri dan belum pernah diajukan untuk memperoleh gelar kesarjanaan di suatu perguruan tinggi dan dalam tesis ini tidak terdapat karya atau pendapat yang pernah ditulis atau diterbitkan oleh orang lain, kecuali yang secara tertulis diacu dalam naskah ini dan disebutkan dalam daftar pustaka.



## PEDOMAN TRANSLITERASI DAN SINGKATAN

Model penulisan transliterasi dalam penulisan tesis dan disertasi. Adapun bentuknya adalah sebagai berikut:

## 1. Konsonan

| Huruf Arab | Nama     | Huruf         | Nama                |
|------------|----------|---------------|---------------------|
|            |          | Latin         |                     |
|            |          |               |                     |
| 1          | A1:C     | _             | Tidak               |
|            | Alif     |               | dilambangkan        |
| ب          | Ba'      | В             | Be                  |
| ت          | Ta'      | T             | Te                  |
| ث          | Sa'      | TH            | Te dan Ha           |
| ح          | Jim      | 7             | Je                  |
| 7          | Ha'      | Ĥ             | Ha (dengan titik di |
|            |          |               | bawahnya)           |
| خ          | Kha'     | Kh            | Ka dan Ha           |
| 7          | Dal<br>پ | جا معة الرازع | De                  |
| ز          |          | R A N I R     | De dan Ha           |
| J          | Ra'      | R             | Er                  |
| ز          | Zai      | Z             | Zet                 |
| س<br>س     | Sin      | S             | Es                  |
| m          | Syin     | SY            | Es dan Ye           |
| ص          | Sad      | Ş             | Es (dengan titik di |
|            |          |               | bawahnya)           |

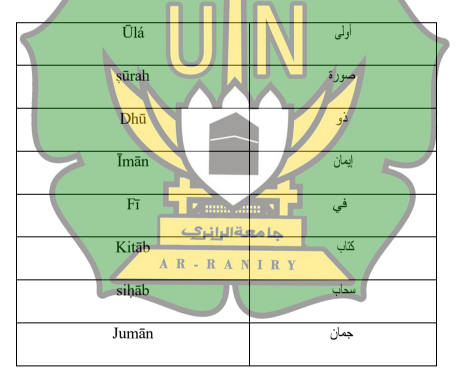
|     |          |               | T                    |
|-----|----------|---------------|----------------------|
| ض   | Dad      | Ď             | De (dengan titik di  |
|     |          |               | bawahnya)            |
| ط   | Ta'      | Ţ             | Te (dengan titik di  |
|     |          |               | bawahnya)            |
| ظ   | Za'      | Ż             | Zet (dengan titik di |
|     |          |               | bawahnya)            |
| ع   | 'Ain     | <b>^</b> -    | Koma terbalik di     |
|     |          |               | atasnya              |
| غ   | Ghain    | GH            | Ge dan Ha            |
|     |          |               |                      |
| ف   | Fa'      | F             | Ef                   |
| ق   | Qaf      |               | Qi                   |
| ك   | Kaf      | K             | Ka                   |
| J   | Lam      |               | EI                   |
| ٦   | Mim      | M             | Em                   |
| Ů   | Nun      | N             | En                   |
| و   | Waw      | W             | We                   |
| ه/۵ | Ha'      | جا معة الرازر | Ha                   |
| ۶   | Hamzah _ | RANIR         | Apostrof             |
| ي   | Ya'      | Y             | Ye                   |

## 2. Konsonan yang dilambangkan dengan W dan Y.

| Waḍʻ | وضع |
|------|-----|
|      |     |

| ʻiwaḍ | عوض  |
|-------|------|
| Dalw  | دلو  |
| Yad   | ग्रं |
| ḥiyal | حیل  |
| ṭahī  | طهي  |

## 3. Mād dilambangkan dengan $\bar{a}$ , $\bar{i}$ , dan $\bar{u}$ . Contoh:



4. Diftong dilambangkan dengan aw dan ay. Contoh:

| Awj    | أو ج |
|--------|------|
| Nawm   | نوم  |
| Law    | لو   |
| Aysar  | أيسر |
| Syaykh | شيخ  |
| ʻaynay | عيني |

5. Alif (†) dan waw ( ) ketika digunakan sebagai tanda baca tanpa fonetik yang bermakna tidak dilambangkan. Contoh:

| Fa'alū  |             | فعلوا   |
|---------|-------------|---------|
| Ulā'ika | خامه الآبات | أولئك   |
| Ūqiyah  | AR-RANIR    | أوقية ٢ |

6. Penulisan *alif maqṣūrah* ( ) yang diawali dengan baris fatḥaḥ (´ ) ditulis dengan lambang á. Contoh:

| ḥattá | حتی |
|-------|-----|
| maḍá  | مضى |

| Kubrá   | کبر ی |
|---------|-------|
| Muṣṭafá | مصطفى |

# 7. Penulisan *alif manqūsah* ( $\omega$ ) yang diawali dengan baris *kasrah* ( ) ditulis dengan bukan $\bar{\imath}y$ . Contoh:

| Raḍī al-Dīn | رضي الدين |
|-------------|-----------|
|             |           |
| al-Miṣrī    | المصري    |
|             |           |

## 8. Penulisan 5 (tā' marbūṭah)

Bentuk penulisan 5 (tā' marbūṭah) terdapat dalam tiga bentuk, yaitu:

a. Apabila (tā' marbūṭah) terdapat dalam satu kata, dilambangkan dengan (hā'). Contoh:

| șalāh | صلاة |  |
|-------|------|--|
|       |      |  |

- b. Apabila i (tā' marbūṭah) terdapat dalam dua kata, yaitu sifat dan yang disifati (sifat mawsūf), dilambangkan i (hā'), Contoh:
- c. Apabila (tā' marbūṭah) ditulis sebagai *muḍāf dan* muḍāf ilayh, maka muḍāf dilambangkan dengan "t". Contoh:

| wizārat al-Tarbiyah | وزارة التربية |
|---------------------|---------------|
|                     |               |

## 9. Penulisan & (hamzah)

Penulisan hamzah terdapat dalam bentuk, yaitu:

a. Apabila terdapat di awal kalimat ditulis dilambangkan dengan "a". Contoh:

| Asad | أسد |
|------|-----|
|      |     |

b. Apabila terdapat di tengah kata dilambangkan dengan "',". Contoh:

| mas'alah | مسألة |
|----------|-------|
|          |       |

## 10. Penulisan ¢ (hamzah) waṣal dilambangkan dengan "a". Contoh:

| Riḥlat Ibn Jubayr         | رحلة ابن جبير |   |
|---------------------------|---------------|---|
| al-istidrā <mark>k</mark> | الاستدراك     | 7 |
| kutub iqtanat'hā          | كتب اقتنتها   |   |

## 11. Penulisan syaddah atau tasydīd terhadap.

Penulisan *syaddah* bagi konsonan waw ( ) dilambangkan dengan "ww" (dua huruf w). Adapun bagi

| al-aṣl المائري |                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| al-āthār<br>A R - R A N                                                                                        | ועוֹבות ועֹבות וועֹבות |
| Abū al-Wafā'                                                                                                   | أبو الوفاء             |
| Maktabat al-Nahḍah al-                                                                                         | مكتبة النهضة المصرية   |
| Miṣriyyah                                                                                                      |                        |
| bi al-tamām wa al-                                                                                             | بالتمام والكمال        |
| kamāl                                                                                                          |                        |

| Abū al-Layth al- | أبو الليث السمرقندي |
|------------------|---------------------|
| Samarqandī       |                     |

Kecuali: Ketika huruf J berjumpa dengan huruf J di depannya, tanpa huruf alif (1), maka ditulis "lil". Contoh:

| I il Creade area        |              |           |
|-------------------------|--------------|-----------|
| للسرربيني Lii-Syaroayni | Lu-Svarpavni | للشرربيني |

12. Penggunaan "'" untuk membedakan antara '(dal) dan '(tā) yang beriringan dengan huruf '''' (hā') dengan huruf '(dh) dan '(th). Contoh:



13. Tulisan Allah dan beberapa kombinasinya



## Singkatan

Swt : Subhanahu Wata'ala

Saw : Sallallahu 'Alaihi Wasallam

a. s : 'Alaihisalam

r. a : Radiallahu 'Anhu

KBBI: Kamus Besar Bahasa Indonesia



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan kehadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, dan inayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan penyusunan tesis ini dengan baik. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad Saw, teladan agung (*uswatun hasanah*) yang telah membimbing umat manusia dari zaman kebodohan menuju era pencerahan dan ilmu pengetahuan.

Sebagai bagian dari persyaratan akademik untuk menyelesaikan studi pada Program Magister, penulis menyusun tesis dengan judul "Lafaz Kebencian Menurut Tafsir *Ma'ālim al-Tanzīl* dan *Mafātīḥ al-Ghayb*". Penelitian ini disusun sebagai bentuk kontribusi akademik dalam mengkaji terminologi kebencian dalam al-Qur'an berdasarkan perspektif dua mufassir besar, dengan harapan dapat menambah khazanah keilmuan di bidang studi al-Qur'an dan tafsir. Penulis menyadari bahwa dalam proses penyusunan tesis ini terdapat berbagai kendala dan keterbatasan. Namun, berkat dukungan, kerja sama, serta bantuan dari berbagai pihak, karya ini dapat terselesaikan sebagaimana yang diharapkan.

Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada Ayahanda Drs. Muhammad Nasir dan Ibunda Nana Yuniar, S.Si. yang telah membesarkan dengan penuh kasih sayang, memberikan dukungan moral dan material yang tiada ternilai. Apresiasi yang sama penulis sampaikan kepada saudari-saudari tercinta, Aya Surayya, S.Ag., Khalisa Humaira, Azka Azkia, dan Aisyah Taqiyya, atas doa dan motivasi yang senantiasa menguatkan.

Terima kasih juga penulis sampaikan kepada seluruh dosen Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh yang telah membekali penulis dengan ilmu pengetahuan, serta kepada Ketua Prodi S2 Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Bapak Dr. Khairizzaman, M.A., dan

Sekretaris Prodi, Bapak Muhajir, M.Ag., atas arahan dan dukungannya selama proses studi.

Penghargaan yang setinggi-tingginya penulis tujukan kepada Bapak Prof. Dr. Salman Abdul Muthalib, Lc., M. Ag., selaku pembimbing I, dan Ibu Dr. Misnawati, S. Ag., M. Ag., Ph. D., selaku pembimbing II, yang dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan keikhlasan telah memberikan bimbingan, masukan, serta koreksi berharga demi kesempurnaan penelitian ini.

Akhirnya, penulis berharap tesis ini dapat memberikan manfaat yang nyata bagi pengembangan studi tafsir dan menjadi sumbangsih positif bagi para pembaca. Semoga Allah Swt. menjadikan karya ini sebagai amal jariyah yang diridhai-Nya.



#### **ABSTRAK**

Judul Penelitian : Lafaz Kebencian Menurut Tafsir

Ma'ālim al- Tanzīl dan Mafātīḥ al-Ghayb

Nama Lengkap : Aya Sumayya

Pembimbing I : Prof. Dr. Salman Abdul Muthalib, Lc., M. Ag.

Pembimbing II : Misnawati, S. Ag., M. Ag., Ph. D.

Kata Kunci : Lafaz Kebencian, Tafsir *Ma'ālim al- Tanzīl*,

Tafsir Mafātīh al-Ghayb

Bahasa Arab kaya sinonim, namun tiap lafaz memiliki nuansa semantik berbeda sehingga tidak identik; dalam al-Our'an, perbedaan ini penting untuk menjaga keutuhan pesan moral. Penelitian ini mengkaji lafaz kebencian dalam al-Our'an menurut tafşir Ma'ālim al-Tanzīl karya al-Baghawī dan Mafātīh al-Ghayb karya Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Metode yang digunakan adalah muqāran (perbandingan) dengan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan, serta teori tarādūf sebagai kerangka analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dari sekian banyak lafaz kebencian, kajian ini dibatas<mark>i hanya p</mark>ada tiga lafaz kebencian yaitu al-maqt, alkarh, dan al-baghdā' agar lebih fokus dan mendalam. Al-Baghawī menafsirkan secara ringkas dan normatif berbasis riwayat, sedangkan al-Rāzī menghadirkan pendekatan analitis-filosofis dengan dimensi linguistik, etis, dan sosial. Secara makna, al-maqt al-Baghawī sebagai kebencian Allah kemunafikan/ kontradiksi moral, sementara al-Rāzī memaknainya sebagai kebencian paling intens dan mengandung kehinaan; al-karh dimaknai al-Baghawī sebagai keterpaksaan, sedangkan al-Rāzī sebagai konflik batiniah sekaligus mencerminkan keterbatasan persepsi manusia; al-baghdā' ditafsirkan al-Baghawī sebagai kebencian antarmanusia, sementara al-Rāzī melihatnya sebagai kebencian sosial yang destruktif. Meskipun berbeda corak penafsiran, keduanya sepakat bahwa al-maqt merepresentasikan kebencian Ilahi, al-karh terkait keterpaksaan manusia, dan albaghdā' menggambarkan kebencian sosial.

#### **ABSTRACK**

Title of Research : The Word of Hatred According to Tafsīr *Ma'ālim* 

al-Tanzīl and Mafātīḥ al-Ghayb

Full Name : Aya Sumayya

Supervisor 1 : Prof. Dr. Salman Abdul Muthalib., M.Ag

Supervisor 2 : Misnawati, S. Ag., M. Ag., Ph. D Keywords : The Word of Hate, *Tafsir Ma'ālim* al- Tanzīl and Mafātīh al-Ghayb

Arabic is rich in synonyms, but each word has different semantic nuances so they are not identical; in the Qur'an, this difference is important to maintain the integrity of the moral message. This study examines the word hatred in the Qur'an according to the interpretations of Ma'ālim al-Tanzīl by al-Baghawī and Mafātīh al-Ghayb by Fakhr al-Dīn al-Rāzī. The method used is muqāran (comparative) with a qualitative approach based on literature studies, and the theory of tarādūf as an analytical framework. The results show that of the many words of hatred, this study is limited to only three words of hatred, namely al-maqt, al-karh, and al-baghdā' for more focus and depth. Al-Baghawi interprets it concisely and normatively based on narration, while al-Razī presents an analyticalphilosophical approach with linguistic, ethical, and social dimensions. In terms of meaning, al-maqt is understood by al-Baghawī as God's hatred of hypocrisy/moral contradiction, while al-Rāzī interprets it as the most intense hatred and contains humiliation; al-karh is interpreted by al-Baghawī as compulsion, while al-Rāzī as inner conflict and reflects the limitations of human perception; albaghdā' is interpreted by al-Baghawī as hatred between humans, while al-Rāzī sees it as destructive social hatred. Despite their different interpretations, both agree that al-maqt represents Divine hatred, al-karh is related to human compulsion, and al-baghdā' describes social hatred.

## الملخص

عنوان البحث : لفظ الكراهية في تفسير معالم التنزيل ومفاتيح الغيب

الاسم الكامل : أيا سميا

المشرف الأول : الأستاذ الدكتور سلمان عبد المطلب، الماجستير

المشرف الثاني : الدكتورة مسناواتي، الماجستير

الكلمات الأساسية : لفظ الكراهية، تفسير معالم التنزيل و تفسير مفاتيح

اللغة العربية غنية بالمرادفات، إلا أن لكل كلمة فروقًا دلالية مختلفة، لذا فهي ليست متطابقة؛ وفي القرآن الكريم، يُعد هذا الاختلاف مهمًا للحفاظ على سلامة الرسالة الأخلاقية. تدرس هذه الدراسة كلمة الكراهية في القرآن الكريم وفقًا لتفسيرات "معالم التنزيل" للبغوي و"مفاتيح الغيب" لفخر الدين الرازي. المنهج المستخدم هو المقارن، مع منهج نوعى قائم على دراسات أدبية، ونظرية التقابل كإطار تحليلي. تُظهر النتائج أنه من بين كلمات الكراهية العديدة، تقتصر هذه الدراسة على ثلاث كلمات فقط، وهي "المقت"، و"الكره"، و"البغضاء"، لمزيد من التركيز والعمق. ويفسرها البغوي بشكل مختصر ومعياري مبني على السرد، بينما يقدم الرازي منهجًا تحليليًا فلسفيًا له أبعاد لغوية وأخلاقية واجتماعية، ومن حيث المعنى، فإن المقت يفهمه البغوي على أنه بغض الله للنفاق والتناقض الأخلاقي، بينما يفسره الرازي على أنه أشد البغضاء وفيه الذل؛ الكره يفسره البغوي على أنه إكراه، والرازي على أنه صراع داخلي ويعكس محدودية الإدراك البشري؛ البغضاء يفسرها البغوي على أنها كراهية بين البشر، بينما يرى الرازي أنها كراهية اجتماعية مدمرة. وعلى الرغم من اختلاف تفسيراتهما، إلا أن كلاهما متفقان على أن المقت يمثل الكراهية الإلهية، وأن الكره يتعلق بالإكراه البشري، و البغضاء تصف الكراهية الاجتماعية.

## **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                             | i<br>MBIMBINGii                                |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------|
|                                           | iii                                            |
|                                           | iv                                             |
|                                           | DAN SINGKATANv                                 |
|                                           |                                                |
|                                           | xiii                                           |
| ABSTRAK                                   | XV                                             |
|                                           | xviii                                          |
| BAB I PENDAHULUAN                         | 1                                              |
| 1,1 Latar Belakang Mas <mark>al</mark> ah |                                                |
| 1.2 Rumusan Masalah                       | 5                                              |
| 1.3 Tujuan Penelitian                     | .5                                             |
| 1.4 Manfaat Penelitian                    | .6                                             |
| 1.5 Kajian Pustaka                        | .7                                             |
| 1.6 Kerangka Teori                        | 11                                             |
| 1.7 Metode Penelitian.                    | 17                                             |
| 1.8 Sistematika Penulisan                 | 23                                             |
| BAB II BIOGRAFI DAN K                     | TAB TAFSIR IMAM AL-                            |
|                                           | DĪNIAL-RĀZĪ25                                  |
| 2.1 Biografi Mufasir                      | 25                                             |
| 2.1.1 Biografi Imam Al-Bagh               | aawī25                                         |
| 2.1.2 Biografi Fakhr al-Dīn a             | 1-Rāzī30                                       |
| 2.2 Deskripsi Kitab Tafsir                | 35                                             |
|                                           | l-Tanzil35                                     |
| 2.2.2 Kitab Tafsir <i>Mafātīḥ al-</i>     | -Ghayb46                                       |
| BAB III KONSEP KEBENCL                    | AN MENURUT <i>MA'ĀLIM AL</i><br><i>HAYB</i> 58 |

| 3.1 Lafaz-Lafaz Kebencian dalam Al-Qur'an58                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3.2 Penafsiran Tafsir <i>Maʻālim al-Tanzīl</i> dan <i>Mafātīḥ al-Ghayb</i> Tentang Lafaz <i>al-Maqt</i> , <i>Al-Karh dan Al-Baghḍā'</i> 91 |
| 3.3 Analisis Persamaan dan Perbedaan Penafsiran Kedua Mufassir terhadap Lafaz Kebencian dalam al-Qur'an184                                 |
| 3.3.1 Persamaan Penafsiran Kedua Mufassir                                                                                                  |
| 3.2.2 Perbedaan Penafsiran Kedua Mufassir187                                                                                               |
| BAB IV PENUTUP193                                                                                                                          |
| 4.1 Kesimpulan                                                                                                                             |
| 4.2 Saran 194                                                                                                                              |
| DAFTAR PUSTAKA                                                                                                                             |
| DAFTAR RIWAYAT HIDUP                                                                                                                       |
| المعةالرانري<br>A R - R A N I R Y                                                                                                          |
|                                                                                                                                            |

### BAB I PENDAHULUAN

#### 1.1 Latar Belakang Masalah

Bahasa Arab memiliki posisi yang sangat istimewa dalam tradisi keilmuan Islam, sebab Allah memilihnya sebagai bahasa wahyu terakhir yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw. Pemilihan ini tentu bukan kebetulan, melainkan mengandung hikmah mendalam. Bahasa Arab dikenal memiliki struktur gramatikal yang kompleks, kosakata yang kaya, serta fleksibilitas tinggi dalam mengungkapkan berbagai makna, baik secara denotatif maupun konotatif. Dengan demikian, bahasa ini mampu menampung pesan-pesan ilahi yang bersifat universal dan abadi. <sup>1</sup> Al-Qur'an sendiri menegaskan kedudukan bahasa Arab sebagai medium wahyu. Dalam QS. Yūsuf/12: 2, Allah berfirman:

"Sesungguhnya Kami menurunkannya (Kitab Suci) berupa al-Qur'an berbahasa Arab agar kamu mengerti" (QS. Yūsuf/12: 2)

Ayat ini mengandung penegasan bahwa bahasa Arab memiliki dimensi bayān (kejelasan) yang memudahkan manusia dalam memahami pesan wahyu. Menurut Manna' al-Qaṭṭān, penggunaan bahasa Arab dalam al-Qur'an merupakan salah satu bentuk kemukjizatan, karena ia bukan hanya sekadar alat komunikasi, tetapi juga wadah yang mampu menampung berbagai makna dengan tingkat keindahan bahasa yang sangat tinggi.²

Salah satu keunggulan mendasar bahasa Arab adalah kekayaan kosakatanya yang memungkinkan satu makna memiliki banyak ekspresi atau lafaz. Fenomena ini dalam kajian linguistik

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ahmad 'Izzuddin, "Keistimewaan Bahasa Arab sebagai Bahasa Al-Qur'an," *Jurnal Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Tafsir* 2, No. 1 (2017), hlm. 45–47.

 $<sup>^2</sup>$  Manna' al-Qaṭṭān,  $Mab\bar{a}hith\,f\bar{\imath}$  'Ulūm al-Qur'ān, (Riyadh: Maktabah al-Ma'ārif, 2000), hlm. 37.

dikenal dengan istilah *tarāduf* (sinonimitas). Keberadaan banyak lafaz untuk satu makna menunjukkan kedalaman ekspresi bahasa Arab dan memberikan ruang bagi al-Qur'an untuk menampilkan variasi diksi dengan muatan semantik yang berbeda.<sup>3</sup>

Fenomena *tarāduf* ini memiliki implikasi penting dalam kajian tafsir, sebab pemilihan suatu lafaz oleh al-Qur'an tentu tidak bersifat kebetulan, melainkan mengandung pesan yang spesifik. Di sinilah pentingnya penguasaan linguistik Qur'ani agar tidak terjadi penyederhanaan makna. Salah satu isu penting yang memerlukan perhatian adalah istilah-istilah dalam al-Qur'an yang berkaitan dengan emosi negatif, khususnya kebencian.

Al-Qur'an memberikan perhatian yang besar terhadap etika interaksi sosial, termasuk pengendalian emosi seperti kebencian. Nilai-nilai moral yang dibawanya menekankan pentingnya keadilan, toleransi, serta kemampuan mengendalikan diri dari dorongan emosi yang dapat merusak tatanan sosial. Allah memperingatkan agar kebencian tidak menjadi sebab ketidakadilan, sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Mā'idah/5: 8:

يَّايَّهُمَا الَّذِينَ امَنُوا كُونُوا قُوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَكَانُ قُومٍ عَلَى اللَّهَ عَدِلُوا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهَ عَمْلُونَ (المَّامِدة / ﴿ اللَّهَ عَدِينٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (المَّامِدة / ﴿ المَّامِدة / ﴿ المَامِدة / ﴿ المَّامِدة / ﴿ المَامِدة / ﴿ المَامِدة / ﴿ المَامِدة / ﴿ اللَّهُ عَمْلُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللللللَّالَّالَاللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالَمُ اللللللللَّالَالَاللَّهُ الللللّ

"Wahai orang yang beriman, jadilah kamu penegak kebenaran karena Allah, menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan. (QS. al-Mā'idah/5: 8)".

Dalam tradisi tafsir al-Qur'an, para ulama sering menekankan pentingnya membedakan nuansa semantik dari lafaz-

2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fadhl Ilahi, *Ulumul Qur'an: Pengantar Studi Al-Qur'an*, (Jakarta: Gema Insani, 2009), hlm. 55.

lafaz yang tampak serupa. Misalnya, istilah *al-sukht* (kebencian Allah yang menunjukkan kemurkaan yang lebih dalam), al-ghadab (kemarahan disertai tindakan balasan). al-shanā'ān yang melahirkan permusuhan), (kebencian yang sikap al-higd (kebencian yang tersimpan dalam hati dalam waktu lama), dan alghill (kedengkian yang bercampur dengan niat jahat). Al-Rāghib al-Asfahānī dalam *Mufradāt Alfāz al-Qur'ān* menegaskan bahwa meskipun kata-kata ini sama-sama berhubungan dengan makna kebencian, setiap lafaz memiliki wilayah makna (semantic field) yang khas. Menyamakan semua lafaz tersebut tanpa memperhatikan perbedaan makna justru dapat mengaburkan pesan etis yang hendak disampaikan al-Qur'an.4

M. Quraish Shihab dalam karyanya Kaidah Tafsir menyatakan bahasa Arab dikenal sebagai bahasa yang kaya akan kosakata dan memiliki banyak sinonim. Namun, tidak semua sinonim tersebut memiliki makna yang sepenuhnya identik. <sup>5</sup> Dalam al-Qur'an, sering kali ditemukan sejumlah lafaz yang memiliki kedekatan makna tetapi digunakan dalam konteks yang berbeda. Di sinilah pentingnya mengkaji teori tarāduf yakni konsep sinonimitas dalam bahasa Arab. <sup>6</sup> Meskipun terdapat perbedaan pandangan di kalangan ulama terkait keberadaan tarāduf dalam al-Qur'an, pendapat yang menolak kesamaan makna secara mutlak, seperti yang dikemukakan oleh Bintu Syāṭi', memiliki dasar argumentatif yang kuat. Dalam al-Tafsīr al-Bayānī, Bintu Syāṭi' menolak teori sinonimitas mutlak dan menekankan

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Al-Rāghib al-Aṣfahānī, *Mufradāt Alfāz al-Qur'ān*, (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2007), hlm. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M. Quraish Shihab, *Kaidah Tafsir*, (Tanggerang: Lentera Hati, 2013), hlm. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Rafi'atun Najah Qomariah, "*Taraduf* (SINONIM) dalam Penafsiran al Qur'an", *TARBAWI: Jurnal Pendidikan dan Keagaamaan* 10, No. 01 (2022), hlm. 3.

pentingnya memahami kata dalam struktur kalimat dan konteks keseluruhan. <sup>7</sup>

Dengan demikian, studi terhadap lafaz kebencian dalam al-Qur'an membutuhkan telaah mendalam berbasis linguistik dan tafsir. Hal ini penting untuk menghindari kekeliruan dalam memahami maksud asli wahyu dan mengaplikasikan nilai-nilai al-Qur'an secara bijak dalam kehidupan sosial. Dalam konteks ini, dua kitab tafsir klasik, yaitu *Ma'ālim al-Tanzīl* karya al-Baghawi dan *Mafātih al-Ghayb* karya Fakhr al-Dīn al-Rāzī, menghadirkan perspektif interpretatif yang bernilai terhadap pemahaman makna lafaz dalam al-Qur'an. *Ma'ālim al-Tanzīl* merupakan tafsir yang bercorak *riwāyah*, yang memberikan penjelasan padat dan bersandar pada periwayatan hadis. Kitab ini banyak digunakan karena bahasanya yang sederhana dan mudah dipahami, terutama oleh kalangan awam.<sup>8</sup>

Sementara itu, *Mafātīḥ al-Ghayb* merupakan karya monumental al-Rāzī yang ditandai dengan dominasi penalaran (*ra'yi*) dalam sumber penafsirannya. Tafsir ini menggabungkan berbagai disiplin ilmu seperti filsafat, teologi, dan fiqih dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an secara mendalam. Perbedaan metodologi antara kedua tafsir ini menjadi alasan utama pentingnya melakukan studi komparatif. Dengan menggunakan pendekatan *tafsir muqāran*, yakni metode komparatif dalam studi al-Qur'an, penelitian ini bertujuan untuk menelaah dan membandingkan bagaimana masing-masing mufassir memahami dan menafsirkan lafaz yang berkaitan dengan kebencian.

Melalui analisis ini, diharapkan dapat ditemukan perbedaan maupun persamaan makna, serta konteks penggunaan lafaz

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ma'rifat, M. Quraisy, *Studi Ilmu-Ilmu al-Qur'an*, (Jakarta: Lentera Hati, 2003), hlm. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Mohammad dan M. Lytto Syahrum Arminsa, "Tafsir Al-Baghawi: Metodologi, Kelebihan dan Kekurangan", *Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur'an dan al-Hadits* 14, No. 1 (2020), hlm. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Firdaus, "Studi Kritis Tafsir Mafatih Al-Ghaib", *Jurnal al-Mubarak* 3, No. 1 (2018), hlm. 61.

tersebut dalam kedua tafsir.<sup>10</sup> Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengkaji fenomena *tarāduf* lafaz kebencian dalam al-Qur'an dengan menganalisis dan membandingkan interpretasi yang diberikan oleh dua mufassir klasik. Diharapkan hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam pengembangan kajian tafsir dan linguistik al-Qur'an, sekaligus memberikan pemahaman praktis bagi umat Islam dalam menyikapi berbagai bentuk kebencian dengan bijak, adil, dan sesuai dengan nilai-nilai Qur'ani.

Judul penelitian ini adalah "Lafaz Kebencian Menurut Tafsir *Ma'ālim al-Tanzīl* dan *Mafātih al-Ghayb*", yang lahir dari keprihatinan terhadap penyederhanaan makna teks suci dan kebutuhan untuk memahami pesan ilahi secara lebih mendalam dan utuh.

#### 1.2 Rumusan Masalah

- 1.2.1 Apa saja bentuk lafaz yang digunakan al-Qur'an dalam mengungkapkan kebencian?
- 1.2.2 Bagaimana penafsiran Tafsir *Maʻālim al-Tanzīl* dan Tafsir *Mafātīḥ al-Ghayb* terhadap lafaz-lafaz kebencian dalam al-Qur'an?
- 1.2.3 Bagaimana pe<mark>rsama</mark>an dan perbedaan penafsiran Tafsir *Maʻālim al-Tanzīl* dan Tafsir *Mafātīḥ al-Ghayb* terhadap lafaz-lafaz kebencian dalam al-Qur'an?

#### AR-RANIRY

## 1.3 Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah yang telah dikemukakan diatas, maka penelitian ini bertujuan untuk:

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Muhammad Rusd dkk, "Tafsir Muqarran dalam Perspektif Kajian Tafsir Tarbawi", *PENDALAS: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas dan Pengabdian Masyarakat* 2, No. 3 (2022), hlm. 297.

- 1.3.1 Untuk mengidentifikasi kosakata kebencian dalam al-Qur'an
- 1.3.2 Untuk menjelaskan penafsiran lafaz kebencian dalam al-Qur'an menurut Tafsir *Ma'ālim al-Tanzīl dan* Tafsir *Mafātīḥ al-Ghayb*.
- 1.3.3 Untuk mengidentifikasi dan menganalisis persamaan serta perbedaan penafsiran Tafsir *Maʻālim al-Tanzīl* dan Tafsir *Mafātīḥ al-Ghayb* terhadap lafaz-lafaz kebencian dalam al-Our'an.

#### 1.4 Manfaat Penelitian

Berdasarkan tujuan yang telah dipaparkan sebelumnya. Terdapat ada beberapa manfaat yang dapat disimpulkan, diantaranya:

#### 1.4.1 Manfaat Teoritis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan dan juga memperkaya referensi serta pemahaman dalam bidang al-Qur'an dan tafsir mengenai lafaz kebencian dalam al-Qur'an.

#### 1.4.2 Manfaat Praktis

Manfaat dari penelitian ini secara praktis sangat banyak, bagi peneliti, dapat menambah pengalaman dan referensi dalam melakukan penelitian dan memberi sumbangan pemikiran dan masukan bagi peneliti yang lain. Bagi akademisi, dapat mengembangkan ilmu pengetahuan dan memberikan kontribusi pemahaman pada pengetahuan yang dipilih. Bagi mahasiswa, dapat membantu mahasiswa meningkatkan kemampuan berpikir analitis. Dan bagi masyarakat umum, dapat menjadi alternatif solusi untuk memahami kata kebencian dalam al-Qur'an dari perspektif dua kitab tafsir yaitu dan kitab tafsir *Ma'ālim al-Tanzīl* dan *Mafātih al-Ghayb*.

#### 1.5 Kajian Pustaka

Kasus sinonimitas dalam al-Qur'an sering mendapat perhatian, terutama setelah dikaji bahwa dalam bahasa Arab banyaknya lafaz yang berbeda tapi bersinonim sama. Kajian tentang sinonimitas bukanlah suatu penelitian yang baru dan sudah banyak ditemui penelitian-penelitian lain yang membahas tentang kajian tersebut. Temuan dari penelitian dapat ditemukan dalam berbagai format seperti artikel, skripsi, atau yang lain.

Berdasarkan hasil peninjauan dari berbagai kajian ilmiah, maka didapati sejumlah literatur yang berkaitan dengan penelitian yang akan dilakukan. Dari berbagai literatur yang relevan dengan studi yang akan dibahas, fokus penelitian ini dibagi atas tiga aspek:

Aspek pertama, pembahasan kajian dan teori sinonimitas secara umum. Contoh penelitiannya seperti jurnal yang ditulis oleh Iskandar (2021), deng<mark>an</mark> ju<mark>dul Kontroversi</mark> Kaidah *Tarāduf* dalam al-Qur'an, 11 penelitian ini membahas tentang perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang kaidah tarāduf yang ada di dalam al-Qur'an. Pendapat pertama membenarkan bahwa dalam al-Qur'an terkadang ada dua kata atau lebih yang berbeda tetapi memiliki satu makna. Tarāduf dalam konteks ini dimaknai sebagai al-ahruf alsab'ah, taukīd dan mutasyābih, sehingga katanya bisa mencakup lebih dari satu. Sementara pendapat kedua, memahami al-Qur'an tidak mungkin mempunyai dua kata atau lebih yang digunakan untuk satu makna. Sebab, bila ada dua kata atau lebih memiliki satu makna, maka salah satu dari keduanya tidak berarti lagi. Tentu saja ini dapat mengurangi i'jāz al-Qur'an. Oleh karena itu tidak ada tarāduf dalam al-Qur'an. Bukan hanya mengenai kontroversi kaidah tarāduf saja, teori sinonimitas juga dituangkan pembahasannya melalui tulisan Wardania, Siti Nurhalisa, Abdul Gafur, dan Basri Mahmud (2023) dengan judul Membongkar Teori Antisinonimitas 'Aisyah Bintu Syāţi' dan Implikasinya dalam

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Iskandar, "Kontroversi Kaidah taraduf dalam Al-Qur'an", *Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir* 1, No. 2, (2021), hlm. 131.

Penafsiran al-Qur'an. 12 Fokus penelitian ini adalah pada tokoh Abd al-Rahman Bintu Svāti' 'Aisvah serta teori dikembangkannya. Hasil penelitian yang ditemukan bahwa teori anti-sinonimitas memandang tidak ada persamaan makna pada lafaz yang ada dalam al-Our'an, masing-masing memiliki makna tersendiri. Salah satu yang mempengaruhi pemikirannya adalah dosennya sendiri yang kemudian menjadi pendamping hidupnya yakni Amin al-Khulli yang juga menganut teori anti- sinonimitas. Karya 'Aisyah Abd al-Rahman Bintu Svāti' dalam bidang tafsir adalah *al-Bayān li al-Qur'ān al-Karīm* yang memuat empat belas surah-surah pendek dan terdiri dari dua jilid. Perbedaan dari kedua penelitian ini, penelitian pertama mengacu pada perbedaan pandangan ulama secara umum tentang sinonimitas, ada yang berpendapat terdapat sinonimitas dalam al-Qur'an ada juga yang berpendapat tidak ada. Sedangkan penelitian kedua, membahas tentang perbedaan pandangan tentang yang dikemukakan oleh 'Aisyah Abd al-Rahman Bintu Syāţi' yang sangat menolak dengan adanya pandangan sinonimitas dalam al-Qur'an.

Aspek kedua, pembahasan pada kata-kata sinonimitas yang ada di dalam al-Qur'an yang dianalisis secara kaidah kebahasaan. Kajian-kajian ini membuktikan bahwa tidak adanya sinonimitas dalam al-Qur'an, karena pada dasarnya setiap kata yang mempunyai arti yang sama pasti memiliki maksud yang berbeda pula. Contoh penelitiannya seperti jurnal yang ditulis oleh Mahmud Rifaannudin dan Abdul Azis (2023), dengan judul Kajian Bahasa al-Qur'an antara lafaz *al-Sakīnah* dan *al-Tuma'ninah* (kajian semantik al-Qur'an). <sup>13</sup> Pada kajian ini membuktikan bahwa adanya perbedaan maksud dari dua kata yang memiliki arti yang sama. Lafaz *al-Sakīnah* dan *al-Tuma'ninah* mempunyai arti yang sama. Lafaz *al-Sakīnah* dan *al-Tuma'ninah* mempunyai arti yang

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Wardania, Siti Nurhaliza dkk, "Membongkar Anti- Sinonimitas Aisyah Bintu Syathi' dan Implikasinya dalam Penafsiran Al-Qur'an", *El-Magra: Hadist, dan Teologi* 3, No. 1 (2023), hlm. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Mahmud Rifaannudin dan Abdul Azis, "Kajian Bahasa al-Qur'an Antara Lafaz *al-Sakinah* dan *al-Tuma'ninah* (Kajian Semantik Al-Qur'an)", *Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir* 3, No. 1 (2023), hlm. 23.

berbeda sesuai konteksnya. Lafaz *al-Sakīnah* menunjukkan kepada tempat untuk bertempat tinggal dan cenderung banyak digunakan al-Our'an dalam suatu keadaan. Sedangkan lafaz al-Tuma'ninah menunjukkan kepada ketiadaanya ketakutan terhadap menghadapi sesuatu dan cenderung banyak digunakan al-Our'an khusus pada jiwa dan hati. Penelitian ini juga sejalan dengan penelitian yang ditulis oleh Maryam Nur Annisa (2022) dengan judul Analisis Semiotika: Taraduf kata ghadab dan ghaiz dalam al-Qur'an. 14 Hasil penelitian dari jurnal ini menunjukkan bahwa kata ghadab disebutkan sebanyak 23 kali dalam 13 bentuk yang berbeda, sedangkan kata ghaiz disebutkan sebanyak 11 kali dalam 9 bentuk yang berbeda. Berdasarkan hal itu, peneliti menemukan adanya antara ghadab dan ghaiz. Berdasarkan perbedaan makna maknanya, kata ghadab berorientasi pada sifat marah yang ada pada diri seseorang <mark>dan sangat sulit untu</mark>k dihilangkan, dalam artian sifat ini telah mengakar di hati seseorang. Sedangkan ghaiz dari segi maknanya, berarti sesuatu sebab atau alasan yang memicu kemarahan yang mana sebabnya juga berasal dari hati. Jadi, apabila disandingkan, maka ghaiz adalah kemarahan yang setingkat lebih tinggi dibandingkan dengan ghadab. Kedua penelitian ini samasama mengkaji kata-kata sinonimitas dalam al-Qur'an, yang membedakan di antara kedua penelitian ini yaitu dapat kita lihat dari pisau analisis yang digunakan oleh dua orang penulis. Pada penelitian pertama dianalis dengan menggunakan kajian semantik, sedangkan penelitian kedua dianalisis dengan kajian semiotika.

Aspek ketiga, pembahasan pada kata-kata sinonim yang ada dalam al-Qur'an tanpa menganalisisnya dengan kaidah kebahasaan tapi dikaitkan dengan berbagai macam penafsiran. Contoh penelitiannya seperti jurnal yang ditulis oleh Furqan dan Khairatur Ridhatillah (2022) yang berjudul Studi lafaz  $D\bar{\imath}n$ , Millah, Ummah

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Maryam Nur Annisa, "Analisis Semiotika: Taraduf Kata *Ghaḍab* dan *Ghaiz* dalam al-Qur'an", *Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Tafsir* 7, No. 1 (2022), hlm. 73.

dan *Huda* dalam al-Qur'an. 15 Hasil penelitian disini diungkapkan bahwa secara bahasa, lafaz al-dīn bermakna agama, yang menggambarkan hubungan antara makhluk dan sang pencipta. Menurut Quraish Shihab, lafaz al-dīn bermakna ketundukan, ketaatan, perhitungan, agama dan balasan. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa lafaz *al-dīn* bermakna ketaatan, pendapat kedua menurut Wahbah al - Zuḥaylī lafaz *al-dīn* bermakna keikhlasan. Sedangkan Menurut Quraish Shihab, lafaz millah bermakna sekumpulan ajaran. Ibnu Katsir juga memahami lafaz millah bermakna agama (yaitu Islam) yang dibawa oleh Nabi Ibrahim. Dan adapun kata lafaz huda Menurut al-Maraghi, bermakna agama dan petunjuk. Quraish Shihab memahami lafaz huda bermakna hidayah ilahi, ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad, hidayah, taufik dan ajaran Islam. Sejalan dengan ini, penelitian lain juga dituangkan dalam penelitian yang dila<mark>kukan oleh Cin</mark>dy Romadona (2024) yang mengkaji tentang Sinonimitas dalam al-Qur'an: Studi terhadap term bintang perspektif Wahbah al - Zuhaylī dan Ibnu A'syur. Kitab Tafsīr al-Munīr fī al-A'qīdah wa al-Syarī'ah wa al-Manhaj dan Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir sebagai sumber objek utama dalam kajiannya. Dari hasil penelitian ini, peneliti menemukan bahwa bintang yang disebutkan dalam al-Qur'an memiliki tujuh term yang berbeda dengan konteks dan fungsi yang berbeda pula. Menurut Wahbah al - Zuḥaylī dan Ibnu 'Asyur ada yang menjelaskan tentang kehancuran alam semesta dipakai sebagai bentuk *qasam* atau sumpah, penghias langit, alat pelempar setan yang berniat mencuri kabar-kabar dari langit, bintang sebagai sarana melihat mimpi, sebagai makhluk yang bersujud kepada-Nya, fungsi bintang sebagai penunjuk arah, dan terakhir untuk menunjukkan bukti kekuasaan Allah. Dari dua penelitian ini dapat disimpulkan, bahwa setiap penafsir memiliki arti dan

<sup>15</sup> Furqan dan Khairatur Ridhatillah, "Studi Lafaz *Din*, *Millah*, *Ummah* dan *Huda* dalam al-Qur'an", *Tafse: Journal of Qur'anic Studies* 7, No. 1 (2022), hlm. 115.

pandangannya sendiri dalam menyimpulkan arti kata sinonimitas dalam al-Qur'an.

Secara keseluruhan, penelitian-penelitian diatas membahas tentang sinonimitas dan teori-teorinya yang dihubungkan dengan al-Qur'an. Penelitian ini dilakukan untuk mengisi kekosongan penelitian agar nantinya wawasan akademik dalam bidang al-Qur'an dan tafsir khususnya tentang makna "kebencian" terus berkembang.

## 1.6 Kerangka Teori

Teori yang digunakan dalam penelitian ini:

#### 1. Tarāduf

Tarāduf adalah perbedaan lafaz yang memiliki makna yang sama di dalam bahasa Arab. Kata-kata ini dianggap mirip atau sama artinya tetapi dalam bentuk bahasa dan katanya tidak sama. Teori lā tarāduf fī al-Qur'ān merupakan sebuah teori yang menekankan kepada aspek i'jaz al-Qur'an. Maksud dari teori ini adalah tidak ada satupun kata dalam al-Qur'an yang dianggap memiliki makna yang sama meskipun pada umumnya dianggap sama atau bersinonim.

Bintu Syāti' merupakan nama samaran dari Aisyah Abd al-Rahman seorang ulama tafsir kontemporer yang mengingkari dan menolak adanya tarāduf atau sinonim dalam al-Qur'an, begitupun dalam bahasa Arab. Dia menyimpulkan bahwa satu kata hanya terdapat satu makna dalam satu tempat dan sama sekali tidak dapat mengubahnya sekalipun kata itu berasal dari asal kata yang sama. Menurutnya teori sinonim ini tidak layak digunakan dalam bahasa Arab sebab posisi kata yang bersinonim berpeluang bertukarnya kata yang satu dengan kata yang lainnya. Bintu Syāti' ini adalah tokoh yang menemukan teori lā tarāduf fī al-Qur'an (tidak ada sinonim dalam al-Qur'an) beliau berpendapat bahwa "meskipun

terdapat beberapa kata yang dianggap bermakna sama namun tetap saja setiap kata tersebut mempunyai satu makna tertentu". <sup>16</sup>

#### 2. Furūʻal-Lughawiyyah

Furūʻ al-Lughawiyyah (الفروع اللغوية) secara etimologis berarti cabang-cabang bahasa. Dalam tradisi keilmuan Arab-Islam, istilah ini merujuk kepada disiplin-disiplin kebahasaan yang berkembang dari ilmu bahasa pokok (al-uṣūl al-lughawiyyah) dan berfungsi untuk menjaga, mengkodifikasi, serta memperdalam pemahaman terhadap bahasa Arab klasik. <sup>17</sup> Cabang-cabang ini lahir dari kebutuhan mendesak umat Islam untuk memahami al-Qur'an dan hadis secara tepat, sehingga tidak terjadi distorsi makna akibat perbedaan dialek, perubahan bahasa, atau salah penafsiran. <sup>18</sup>

Secara garis besar, furū al-lughawiyyah mencakup beberapa disiplin penting. Pertama, ilmu al-naḥw (النحو) yang membahas struktur kalimat, i rāb, dan hubungan antar-unsur dalam sebuah konstruksi bahasa. Ilmu ini sangat penting dalam tafsir, sebab perubahan harakat pada satu kata dapat mengubah makna ayat secara signifikan. Kedua, ilmu al-ṣarf (الصرف) yang mengkaji perubahan bentuk kata (derivasi morfologis) beserta makna yang dihasilkannya. Dengan ilmu ṣarf, seorang mufassir mampu membedakan perbedaan makna kata antara fi mādī, mudāri , amr, maupun isim-isim derivatifnya.

Ketiga, 'ilm al-balāghah (علم البلاغة) yang mencakup tiga cabang: al-ma 'ānī, al-bayān, dan al-badī'. Melalui balāghah, seorang peneliti mampu menangkap sisi estetika sekaligus dimensi

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Wardania dkk, "Membongkar Teori Anti Sinonimitas Aisyah Bintu Syathi dan Implikasinya dalam Penafsiran al-Qur'an", *Jurnal El-Maqra: Tafsir, Hadist dan Teologi* 3, No. 1 (2023), hlm. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ramzi Baalbaki, *Arabic Lexicography: Its History and Its Place in the General History of Lexicography* (Leiden: Brill, 2014), hlm. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Yasir Suleiman, *Arabic Grammar and Linguistics* (London: Routledge, 1999), hlm. 12.

 $<sup>^{19}</sup>$  Ibn Jinnī,  $Al\text{-}Khaṣ\bar{a}$ 'iṣ (Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1999), jil. 1, hlm. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ahmad Mukhtar 'Umar, 'Ilm al-Dalālah (Kairo: 'Ālam al-Kutub, 1998), hlm. 64.

i 'jāz al-Qur'an. <sup>21</sup> Keempat, 'ilm al-isytiqāq (علم الاشتقاق) atau etimologi yang menyingkap asal-usul kata, akar triliteral maupun quadriliteral, dan perkembangan makna kata dalam bahasa Arab. <sup>22</sup> Kelima, 'ilm al-lahajāt (علم اللهجات) yang mempelajari dialek berbagai kabilah Arab. Pengetahuan tentang lahjah sangat penting karena al-Qur'an diturunkan dengan ragam dialek yang dikenal dengan istilah ahruf sab 'ah. <sup>23</sup>

Selain itu, furūʻ al-lughawiyyah juga meliputi *'ilm al-'arūḍ* (علم العروض) dan *'ilm al-qawāfī* (علم القوافي) yang berhubungan dengan syair Arab. Meski tampak berkaitan dengan sastra, keduanya tetap relevan, sebab syair merupakan salah satu sumber otentik untuk melacak penggunaan kosakata Arab pra-Islam yang menjadi rujukan bagi mufassir dan ahli lughah dalam menafsirkan kata-kata asing dalam al-Qur'an. <sup>24</sup>

Dalam perkembangan kontemporer, *furū* ' *al-lughawiyyah* tidak hanya dilihat sebagai perangkat teknis, tetapi juga sebagai sarana untuk membongkar keunikan semantik al-Qur'an. Di sinilah relevansi teori *lā tarāduf fī al-Qur'ān* (tidak ada sinonim dalam al-Qur'an) yang dipopulerkan oleh Bintu Syāṭi' (Aisyah 'Abd al-Raḥmān) menemukan momentumnya. <sup>25</sup> Ia berpendapat bahwa setiap kata dalam al-Qur'an mengandung makna yang spesifik, tidak dapat ditukar dengan kata lain meskipun tampak bersinonim. <sup>26</sup> Pemikiran ini menegaskan bahwa cabang-cabang ilmu bahasa (*furū* ' *al-lughawiyyah*) harus digunakan secara kritis

#### AR-RANIRY

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 'Abd al-Qāhir al-Jurjānī, *Dalā'il al-I'jāz* (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 1992), hlm. 112.

 $<sup>^{22}</sup>$  Fawwaz Ahmad Zumar,  $Madkhal\ il\bar{a}\ 'Ilm\ al-Lughah\ (Amman: Dār al-Fikr, 2005), hlm. 89.$ 

 $<sup>^{23}</sup>$ al-Suyūṭī, Al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān (Beirut: Dār al-Fikr, 2003), jil. 1, hlm. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Shauqi Dayf, *Tārīkh al-Adab al-'Arabī* (Kairo: Dār al-Ma'ārif, 1994), hlm. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Aisha Abd al-Rahman (Bintu Syāṭi'), *Al-I'jāz al-Bayānī li al-Qur'ān* (Kairo: Dār al-Ma'ārif, 1962), hlm. 41.

 $<sup>^{26}</sup>$  Aisha Abd al-Rahman (Bintu Syāṭi'), Al-I'jāz al-Bayānī li al-Qur'ān..., hlm. 47.

agar makna yang khas dari setiap lafaz al-Qur'an tidak hilang dalam generalisasi sinonim.

Dengan demikian, *furūʻ al-lughawiyyah* berperan sebagai kerangka analisis yang mendukung kajian tafsir, ilmu hadis, dan studi kebahasaan Islam secara umum. Tanpa menguasai cabangcabang ilmu ini, pemahaman terhadap teks suci cenderung parsial, bahkan bisa menyimpang dari maksud aslinya.

#### 3. Semantik

Istilah 'ilm al dilalah dalam bahasa Arab atau semantik dalam bahasa Indonesia dan semantics dalam bahasa Inggris, berasal dari bahasa Yunani sema (nomina) yang berarti "tanda" atau "lambang" atau semaino (verba) yang berarti "menandai", "berarti", atau "melambangkan". Dalam sumber lain di sebutkan kata semantik berasal dari bahasa Yunani semantike yang merupakan bentuk munannast dari kata semantikos yang berarti: menunjukkan, memaknai atau to signify. Yang di maksud tanda atau lambang sebagai padanan kata sema di sini adalah tanda linguistik atau dalam bahasa Perancis signe linguistique.<sup>27</sup>

Dalam bahasa Arab, kata semantik diterjemahkan dengan 'ilm al-dilalah. 'Ilm al-dilalah terdiri dari dua kata: (1) 'ilm yang berarti ilmu pengetahuan dan (2) al dilalah atau al dalalah yang berarti penunjukan atau makna. Jadi 'ilm al dilalah menurut bahasa adalah ilmu tentang makna. Secara terminologis, 'ilm al dilalah adalah ilmu yang mempelajari tentang makna suatu bahasa, baik pada tataran mufradat (kosakata) maupun pada tataran tarakib (struktur). Semantik ('ilm al-dalālah) adalah cabang ilmu linguistik yang mengkaji makna kata, frasa, maupun kalimat dalam suatu bahasa.<sup>28</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Balkis Nur Azizah dan Rita Wilda Wardani, Satuan Semantik (*Al-WIHDAH AD-DILALIYAH*) Dalam Kalimat, *El-Jaudah: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab 3, No. 1, 2022, hlm. 49.* 

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> John Lyons, *Semantics* (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), hlm. 1.

Dalam konteks bahasa Arab, semantik sangat erat kaitannya dengan upaya memahami perbedaan makna antar-lafaz yang tampak serupa, serta menyingkap keunikan makna yang dimiliki setiap kata. Ilmu ini tidak hanya membahas hubungan kata dengan referensinya di dunia nyata, tetapi juga memperhatikan nuansa makna yang muncul karena konteks, struktur kalimat, serta tradisi budaya yang melatarbelakangi penggunaan bahasa.<sup>29</sup>

studi al-Our'an, semantik memainkan peran Dalam fundamental. Para ulama menyadari bahwa al-Our'an menggunakan kosakata yang kaya dan berlapis makna, sehingga pemahaman yang tepat terhadap semantik sebuah lafaz menjadi menghindari penyederhanaan kunci untuk makna berlebihan.<sup>30</sup> Sebagai contoh, perbedaan antara kata *qalb*, *fu'ād*, dan sadr dalam al-Qur'an menunjukkan bahwa meskipun samasama berhubungan de<mark>n</mark>gan "hati," setiap kata tersebut membawa dimensi semantik yang berbeda dan tidak dapat ditukar begitu saja.31

Kajian semantik dalam al-Qur'an kemudian melahirkan perdebatan tentang ada tidaknya sinonim (tarāduf). Tokoh kontemporer seperti Bintu Syāṭi' menolak adanya sinonim mutlak dalam al-Qur'an. Ia menegaskan bahwa setiap kata memiliki makna spesifik yang tidak dapat digantikan oleh kata lain, meskipun kata-kata tersebut sering dianggap bersinonim. Pandangan ini memperkuat posisi semantik sebagai perangkat metodologis untuk memahami i jāz al-Qur'an, karena perbedaan sekecil apapun dalam pemilihan lafaz akan memunculkan pesan moral dan teologis yang khas.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Stephen Ullmann, *Semantics: An Introduction to the Science of Meaning* (Oxford: Basil Blackwell, 1962), hlm. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Toshihiko Izutsu, *God and Man in the Qur'an: Semantics of the Qur'anic Weltanschauung* (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2002), hlm. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Abdul Chaer, *Linguistik Umum* (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 285.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Aisyah Abd al-Rahman (Bintu Syāṭi'), *Al-I'jāz al-Bayānī li al-Qur'ān* (Kairo: Dār al-Ma'ārif, 1962), hlm. 47

Dengan demikian, semantik bukan hanya studi tentang makna kata, melainkan juga instrumen metodologis yang membantu peneliti menyingkap keunikan bahasa al-Qur'an. Tanpa pemahaman semantik yang mendalam, potensi terjadinya reduksi makna sangat besar, sehingga pesan al-Qur'an bisa disalahartikan atau dipersempit hanya pada makna lahiriah.

#### 4. Teknik Analisis Tafsir dalam Memahami Kosakata

Salah satu aspek terpenting dalam studi tafsir al-Qur'an adalah analisis kosakata. Hal ini disebabkan karena makna al-Qur'an terikat erat dengan pemilihan lafaz yang sangat teliti dan penuh hikmah.<sup>33</sup> Oleh karena itu, mufassir mengembangkan berbagai teknik analisis untuk memahami kosakata al-Qur'an agar makna yang dimaksud tidak mengalami penyempitan, perluasan, atau bahkan penyimpangan.

Pertama, analisis etimologis (al-taḥlīl al-isytiqāqī). Teknik ini menelusuri akar kata dan derivasi morfologis dari sebuah lafaz dalam al-Qur'an. Melalui metode ini, mufassir dapat memahami makna asal kata serta perkembangan semantiknya dalam bahasa Arab klasik. Misalnya, kata islām yang berasal dari akar s-l-m bermakna dasar "selamat" dan "damai," yang kemudian berkembang menjadi konsep teologis tentang penyerahan diri kepada Allah. 35

Kedua, analisis kontekstual (*al-taḥlīl al-siyāqī*). Dalam teknik ini, makna sebuah lafaz ditentukan berdasarkan susunan kalimat dan konteks ayat.<sup>36</sup> Kata yang sama bisa memiliki makna berbeda tergantung pada posisi gramatikal dan konteks penggunaannya. Sebagai contoh, lafaz *umm* dalam al-Qur'an bisa

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> M. Quraish Shihab, *Kaedah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur'an* (Jakarta: Lentera Hati, 2013), hlm. 102.

 $<sup>^{34}</sup>$  Ahmad Mukhtar 'Umar, 'Ilm al-Dalālah (Kairo: 'Ālam al-Kutub, 1998), hlm. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Toshihiko Izutsu, *Ethico-Religious Concepts in the Qur'an* (Montreal: McGill University Press, 1966), hlm. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Abdul Mustaqim, *Epistemologi Tafsir Kontemporer* (Yogyakarta: LKiS, 2010), hlm. 87

berarti "ibu," tetapi juga bisa bermakna "pokok" atau "asal" sebagaimana dalam istilah *Umm al-Kitāb*. <sup>37</sup>

Ketiga, analisis komparatif (al-tahlīl al-mugāran). Teknik ini dilakukan dengan membandingkan penggunaan satu kosakata pada berbagai ayat al-Our'an, atau dengan teks lain seperti hadis, syair Arab klasik, maupun tafsir terdahulu.<sup>38</sup> Tujuannya adalah untuk menemukan konsistensi, perbedaan nuansa makna, serta keluasan semantik dari sebuah kata.

Keempat, analisis semantik (al-tahlīl al-dalālī). Teknik ini berfokus pada hubungan makna kata dengan makna lain dalam jaringan semantik bahasa Arab.<sup>39</sup> Misalnya, membedakan antara hubb (cinta), wudd (kasih), dan mahabbah yang masing-masing memiliki lapisan makna berbeda meskipun sama-sama berkaitan dengan cinta. Analisis ini sangat membantu untuk menolak adanya sinonim mutlak (tarāduf) dalam al-Qur'an, sebagaimana ditegaskan oleh Bintu Svāti'. 40

Dengan menggunakan teknik-teknik analisis ini, para mufassir dapat mengungkap keunikan bahasa al-Qur'an dan menjaga keutuhan pesan yang dikandungnya. Oleh karena itu, penguasaan metode analisis kosakata menjadi bagian penting dari kerangka teori tafsir modern maupun klasik. 41

#### 1.7 **Metode Penelitian**

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah metode *muqāran* (komparatif). Metode *muqāran* merupakan penafsiran yang berlandaskan pada pendekatan metode

<sup>37</sup> Al-Rāghib al-Iṣfahānī, *Mufradāt Alfāẓ al-Qur'ān* (Damaskus: Dār al-Qalam, 2009), hlm. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Nasaruddin Baidan, *Metode Penafsiran al-Qur'an* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), hlm. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> John Lyons, Semantics (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), hlm. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Aisyah Abd al-Rahman (Bintu Syāti'), Al-I'jāz al-Bayānī li al-Qur'ān (Kairo: Dār al-Ma'ārif, 1962), hlm. 47.

perbandingan. Melalui metode ini, penulis menelaah perbedaan pandangan atau aspek-aspek yang dibandingkan, dengan tujuan memperoleh kesimpulan yang lebih objektif. Pendekatan ini tidak hanya berfungsi untuk mengidentifikasi pandangan yang dinilai lebih mendekati kebenaran, tetapi juga untuk membangun pemahaman yang lebih komprehensif melalui integrasi beragam perspektif terhadap suatu persoalan tafsir.<sup>42</sup>

Dalam karyanya Metode Penafsiran al-Qur'an: Kajian Kritis terhadap Ayat-Ayat yang Beredaksi Mirip, Nashruddin Baidan menjelaskan bahwa metode *muaāran* dapat dipraktikkan dalam tiga bentuk. Pertama, dengan membandingkan ayat-ayat al-Qur'an yang memiliki kesamaan atau kemiripan redaksi dalam beberapa kasus, atau sebaliknya, ayat-ayat yang berbeda redaksi namun membicarakan persoalan yang sama. Kedua, dengan memperbandingkan ayat-ayat al-Qur'an dengan hadis Nabi yang secara lahiriah tampak bertentangan, sehingga diperlukan analisis komparatif untuk menemukan titik temu maknanya. Ketiga, dengan mengkaji perbedaan penafsiran para mufasir terhadap suatu ayat guna menyingkap ragam argumentasi dan latar belakang pemahaman yang melahirkannya. 43 Dalam konteks penelitian ini, penulis menelaah perbedaan pandangan antara al-Baghawi dan al-Rāzī terkait konsep kebencian, dengan tujuan memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif melalui analisis terhadap latar belakang serta pendekatan metodologis masing-masing tokoh.

Langkah-langkah penerapan metode tafsir *muqāran* dalam membandingkan pandangan para mufasir dapat dijelaskan sebagai berikut: <sup>44</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Ma'mun Mu'min, *Metodologi Ilmu Tafsir*, Cet. 1, (Yogyakarta: Idea Press, 2016), hlm. 267.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Nasharuddin Baidan, *Metode Penafsiran al-Qur'an: Kajian Kritis terhadap Ayat-Ayat yang Beredaksi Mirip*, (Cet.I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), hlm. 59-60.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur'an, Cet. 2, (Jakarta: Rajawali Press, 2014), hlm. 389-390.

- a. Pertama, penulis mengidentifikasi dan menghimpun ayat-ayat al-Qur'an yang memuat lafaz kebencian. Pada tahap ini, ayat-ayat tersebut dikelompokkan secara tematik agar penelitian memiliki fokus yang jelas sesuai dengan objek kajian.
- b. Kedua, setelah ayat-ayat tersebut terhimpun, penulis menelusuri dan mengkaji bagaimana al-Baghawī dalam *Maʻālim al-Tanzīl* dan al-Rāzī dalam *Mafātīḥ al-Ghayb* menafsirkan lafaz kebencian tersebut. Analisis ini juga mencakup penelusuran latar belakang intelektual, corak penafsiran, serta kerangka metodologis yang digunakan oleh kedua mufasir, sehingga dapat dipahami landasan epistemologis dari masing-masing penafsiran.
- c. Ketiga, penulis melakukan analisis perbandingan secara kritis dan evaluatif, dengan mengidentifikasi titik persamaan, perbedaan, dari masing-masing tafsiran. Penilaian ini tidak hanya menyoroti kekuatan argumen, tetapi juga sejauh mana tafsiran tersebut relevan dengan konteks ayat dan konsisten dengan metodologi yang digunakan.
- d. Keempat, berdasarkan analisis perbandingan tersebut, penulis merumuskan kesimpulan mengenai tafsir yang paling representatif dalam menjelaskan lafaz kebencian. Kesimpulan ini bisa berupa penguatan terhadap salah satu tafsir yang dianggap lebih kuat, atau penggabungan unsur-unsur dari keduanya sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih integratif dan komprehensif ANIRY
- e. Kelima, tahap akhir menuntut penulis untuk mengambil sikap kritis terhadap hasil perbandingan tersebut. Sikap ini dapat berupa penguatan terhadap salah satu penafsiran, sintesis dari keduanya, atau bahkan tawaran reinterpretasi baru yang lebih kontekstual. Pertimbangan sosial, historis, dan tantangan zaman modern juga menjadi landasan agar hasil tafsir dapat lebih relevan, aplikatif, dan responsif terhadap kebutuhan umat.

Dengan mengikuti tahapan ini, penerapan metode tafsir *muqāran* diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih

luas, mendalam, dan kontekstual mengenai lafaz kebencian dalam al-Qur'an, sekaligus membuka ruang bagi lahirnya penafsiran yang lebih adaptif terhadap dinamika pemikiran kontemporer.

#### 1.7.1 Jenis penelitian

Jenis penelitian yang digunakan dalam tesis ini adalah penelitian kepustakaan (*library research*) dengan pendekatan kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena mampu mendeskripsikan secara rinci dan mendalam berbagai penafsiran ulama mengenai lafaz kebencian dalam al-Qur'an. Penelitian kualitatif sesuai digunakan dalam konteks ini karena memungkinkan penulis untuk menelaah makna, serta interpretasi yang diberikan oleh al-Baghawī melalui *Tafsīr Ma'ālim al-Tanzīl* dan oleh al-Rāzī melalui *Tafsīr Mafātīḥ al-Ghayb*.

Selain itu, metode ini juga memungkinkan analisis terhadap latar belakang intelektual, kecenderungan metodologis, serta nilainilai yang melandasi perbedaan penafsiran kedua mufasir. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya terbatas pada deskripsi literal teks, tetapi juga mengungkap kedalaman makna dan konteks tafsir. Secara keseluruhan, pendekatan kualitatif memberikan peluang untuk memperoleh pemahaman yang lebih holistik, komprehensif, dan mendalam terhadap konsep kebencian dalam al-Qur'an, yang tidak dapat dicapai hanya melalui data kuantitatif atau analisis permukaan semata.

## 1.7.2 Sumber Data A R - R A N I R Y

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi dua yaitu:

#### a. Sumber Data Primer

Sumber data primer yang digunakan oleh penulis adalah dua kitab tafsir, yakni kitab tafsir *Ma'ālim al-Tanzīl* karya Imam Husain bin Mas'ud al-Baghawi dan kitab tafsir *Mafātih al-Ghayb* karya Fakhr al-Dīn al-Rāzī.

#### b. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder yang digunakan oleh penulis berupa buku, jurnal, artikel, karya ilmiah yang berkaitan dengan tema kebencian yang dapat dijadikan sebagai sumber pendukung untuk penelitian ini.

#### 1.7.3 Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data dalam penelitian menggunakan metode membaca tematisasi, yakni membaca al-Qur'an dan literatur tafsir berdasarkan tema tertentu. 45 Tematisasi dalam penelitian tafsir dimaksudkan sebagai pendekatan yang berfokus pada identifikasi serta analisis tema-tema utama yang relevan dengan topik penelitian, dalam hal ini lafaz kebencian dalam al-Qur'an. Melalui teknik ini, peneliti menelusuri sumbersumber primer, khus<mark>usnya *Tafs*īr Ma'ālim al-Tanzīl karya al-</mark> Baghawī dan Tafsīr Mafātīḥ al-Ghayb karya al-Rāzī, disertai literatur pendukung berupa buku maupun artikel ilmiah, untuk mengelompokkan informasi yang terkait dengan lafaz-lafaz kebencian seperti al-magt, al-karh, dan al-baghdā'.

Dengan pendekatan tematis, penelitian ini berupaya menyingkap persamaan dan perbedaan penafsiran kedua mufasir, serta menganalisis latar belakang historis, intelektual, dan metodologis yang memengaruhi cara mereka menafsirkan konsep kebencian. Melalui langkah ini, pemahaman yang dihasilkan diharapkan lebih komprehensif, baik dari aspek kebahasaan maupun dari konteks teologis dan etis.

#### 1.7.4 Teknik Analisis Data

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis historis-faktual, yaitu metode yang dipakai untuk menelusuri dan memahami konsep kebencian (*al-maqt, al-karh,* dan *al-baghdā'*) berdasarkan penafsiran al-Baghawī dalam *Tafsīr Ma'ālim al-Tanzīl* dan Fakhr al-Dīn al-Rāzī dalam *Tafsīr Mafātīh* 

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Samsul Bahri, *Metodologi Penelitian Al-Qur'an dan Tafsir*, Cet. 2, (Banda Aceh: Bandar Publishing, 2024), hlm. 130.

*al-Ghayb*. Analisis ini berfokus pada konteks sosial, intelektual, serta latar belakang metodologis yang memengaruhi lahirnya penafsiran kedua mufasir.

Dengan pendekatan ini, penelitian berupaya menggali makna kebencian secara komprehensif melalui fakta historis dan kerangka epistemologis yang autentik. Dalam bagian ini, penelitian akan membandingkan beberapa aspek penting dari penafsiran kedua mufasir, yaitu:

### a. Latar Belakang Kehidupan dan Lingkungan Intelektual

Analisis ini mengkaji bagaimana latar belakang sosial dan lingkungan keilmuan al-Baghawī, yang hidup dalam tradisi tafsir bi al-ma'thūr pada abad ke-5 H, dibandingkan dengan Fakhr al-Dīn al-Rāzī yang berkembang dalam atmosfer intelektual rasional abad ke-6 H. Perbedaan lingkungan keilmuan tersebut berpengaruh pada cara keduanya memahami dan menafsirkan lafaz kebencian dalam al-Qur'an.

### b. Periode Dan Konteks Sejarah

Pemikiran al-Baghawī lahir pada masa ketika tradisi hadis dan tafsir riwayat sangat dominan, sehingga penafsirannya terhadap lafaz kebencian lebih dekat dengan otoritas riwayat. Sementara itu, al-Rāzī hidup dalam masa kebangkitan filsafat Islam dan ilmu kalam, yang membuat penafsirannya lebih rasional, filosofis, dan analitis. Konteks sejarah inilah yang memengaruhi perbedaan corak penafsiran keduanya.

## c. Metode dan Kerangka Tafsir

Al-Baghawī dikenal dengan pendekatan yang ringkas, berorientasi pada riwayat, dan mengutamakan validitas sanad. Sebaliknya, al-Rāzī memakai metode analitis dan argumentatif, dengan kecenderungan memperluas aspek linguistik, filosofis, dan teologis. Perbedaan metode ini sangat menentukan dalam melihat bagaimana kedua mufasir memahami ayat-ayat yang mengandung lafaz kebencian.

#### d. Substansi Pemaknaan Lafaz Kebencian

Al-Baghawī cenderung menekankan makna kebencian dalam kerangka moral dan sosial yang berhubungan dengan

munafik, orang kafir, serta sikap-sikap yang ditolak Allah. Sedangkan al-Rāzī sering mengaitkannya dengan diskursus rasional dan etis, sehingga memberikan keluasan tafsir yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga filosofis.

### e. Pengaruh dan Signifikansi Tafsir

Penafsiran al-Baghawī banyak digunakan oleh kalangan tradisionalis karena kesahihan riwayatnya, sedangkan al-Rāzī lebih memengaruhi kalangan intelektual dan akademis karena kedalaman analisisnya. Perbandingan ini menunjukkan bagaimana makna kebencian dalam al-Qur'an tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi juga melalui perenungan rasional yang memberi kontribusi besar pada pemikiran Islam klasik hingga kontemporer.

#### 1.8 Sistematika Penulisan

Pada bagian ini, penelitian disusun secara struktur agar memudahkan pembaca dalam memahami setiap susunan dan arah dari pengembangan penelitian ini. Melalui sistematika yang teratur ini, diharapkan setiap elemen penelitian dapat dipahami dengan jelas, memberikan gambaran menyeluruh terkait perjalanan penelitian ini. Adapun sistematika penulisan tesis ini adalah sebagai berikut:

Bab I: Pendahuluan. Bab ini menguraikan latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teori, serta metodologi penelitian yang meliputi jenis penelitian, sumber data, teknik pengumpulan, teknik analisis data serta sistematika penulisan.

Bab II: Kajian Teoritis. Bab ini menguraikan ulasan tentang biografi dua mufassir yang menjadi objek penelitian, yaitu al-Baghawī sebagai penulis *Maʻālim al-Tanzīl* dan al-Rāzī sebagai penulis *Mafātīḥ al-Ghayb*. Ulasan biografi tersebut meliputi latar belakang intelektual keduanya, termasuk perjalanan keilmuan, guru-guru, serta tradisi keilmuan yang memengaruhi pemikiran mereka.

Bab III: Hasil Penelitian. Bab ini merupakan bagian inti penelitian yang berfungsi menjawab rumusan masalah yang telah dirumuskan sebelumnya. Dalam bab ini, analisis difokuskan pada tiga aspek utama yaitu Identifikasi Lafaz-lafaz Kebencian dalam al-Qur'an, Penafsiran Lafaz Kebencian dalam Tafsir *Ma'ālim al-Tanzīl* dan *Mafātīḥ al-Ghayb*, Persamaan dan Perbedaan Penafsiran Kedua Tafsir tentang lafaz kebencian.

Bab IV: Penutup. Bab ini memuat kesimpulan serta saran.

