**Lukman Hakim** 

# WANGANA TEOLOGI TRANSFORMATIF

DARI TEOSENTRIS KE-ANTROPOSENTRIS



### LUKMAN HAKIM

## WACANA TEOLOGI TRANSFORMATIF Dari Teosentris ke Antroposentris

Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry Banda Aceh

### WACANA TEOLOGI TRANSFORMATIF Dari Teosentris ke Antroposentris

Edisi Pertama, Cetakan ke-1, Tahun 2014 Ushuluddin

vi + 180 hlm, 13,5 cm x 20,5 cm

ISBN: 978-602-1216-08-8

Hak Cipta Pada Penulis All Right Reserved

Cetakan Pertama, Oktober 2014

Pengarang: Lukman Hakim

Editor: Drs. H. Taslim HM Yasin, M.Si

Cover & Layout: Turats

Penerbit: Fakultas Ushuluddin

Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry

Alamat: Jl. Lingkar Kampus Darussalam, Banda Aceh, 23111

Telp (0651) 7551295 /Fax. (0651) 7551295

### KATA PENGANTAR

Syukur Alhamdulillah dengan izin Allah buku yang sederhana ini akhirnya dapat terselesaikan. Selawat dan salam kepada Rasullah SAW. yang kehadirannya menjadi rahmat bagi sekalian alam. Pada mulanya penulis tidak mempunyai keyakinan diri yang cukup untuk menerbitkan buku ini. Namun kemudian, berbekal sebuah kayakinan bahwa sebuah gagasan, ide, pemikiran sekecil apapun adalah layak dikongsikan dan apresiasikan. Penulis kemudian mencoba mengumpulkan kembali tulisan-tulisan yang seirama dan sethema sembari mengumpulkan keyakinan diri untuk menerbitkan buku ini. Akhirnya dengan segala kesederhanaannya tulisan inipun dapat hadir ke hadapan pembaca.

Secara keseluruhan semua bagian dalam buku ini berbicara tentang wacana teologi kontemporer. Dari segi ini, secara substansial gagasan dan ide yang disampaikan dalam buku ini berada dalam ranah thema yang sama. Karena buku ini pada awalnya merupakan himpunan dari tulisan yang terpisah, maka buku ini layaknya sebuah kapita selekta teologi kontemporer. Oleh sebab itu buku ini boleh dibaca dari bab mana saja, sebab masing bab dikontruksikan dalam idea yang independen meskipun secara tematis tetap berorientasi pada wacana teologi kontemporer.

Setelah melalui berapa pertimbangan, akhirnya buku ini diberi judul "Wacana Teologi Transformatif: Dari Teosentris ke Antroposentris". Judul ini dianggap dapat mewakili keseluruhan kandungan gagasan yang ada dalam setiap bab buku ini. Bahwa selama ini ada kesan yang dominan ketika kita membicara teologi yang terbayang adalah kita tentang berbicara tentang Tuhan dalam dimensi yang transdendental, berkelana dalam cakrawala langit yang sakral. Model pemahaman teologis sebagaimana disebutkan di atas adalah pemahaman teologi yang teosentris.

Membicarakan Tuhan dalam rangka mencoba mengenali Tuhan. Corak pemahaman teosentris ini tentunya akan menghasikan seperangkat pengetahuan deskriptif tentang Tuhan.

Keseluruhan gagasan yang dikembangkan dalam buku ini tidak berapa dalam spektrum pemahaman teologi yang teosentris. Di sini teologi dielaborasi dalam pemahaman yang antroposentris, dalam artian memahami nilai-nilai ketuhanan yang ada dalam konstruksi teologi untuk kepentingan manusia. Bahwa nilai-nilai transendental yang teologi diproyeksikan sebagai sumber energi bagi manusia dalam mewujudkan transformasi sosial. Dengan kata lain buku ini mencoba merubah kesan teoritis dalam disiplin teologi klasik menjadi sebuah pemahaman teologis dalam yang bersifat terapan.

Bagaimanapun sebuah konstruk keilmuan dianggap fungsional ketika ia mampu memberikan peran mewujudkan transformasi sosial. Teologi sebagai ilmu tentang Tuhan tentunya tidak hanya dibangun untuk mengenal Tuhan secara teoritis, lebih jauh dari itu bagaimana nilai-nilai ketuhanan itu mampu diejawantahkan dalam prilaku manusia. Di sinilah sebenarnya tugas manusia sebagai *khalifatullah* dijabarkan yaitu mengaplikasikan semua esensi kebaikan Tuhan dalam kehidupan manusia di muka bumi.

Akhirnya, penulis sadar bahwa tulisan ini meskipun telah dipersiapkan secara baik, tentua akan ditemukan banyak kekurangan dan keterbatasan yang perlu mendapat masukan dari berbagai pihak. Untuk itu penulis mengharapkan masukan dan kritik konstruktif dari para sidang pembaca demi penyempurnaan lebih lanjut. Semoga bermanfaat dan selamat membaca.

Banda Aceh 10 Agustus 2014

Penulis.

### **DAFTAR ISI**

# **KATA PENGANTAR** ~ ii **DAFTAR ISI** ~ iv

# BAB I: MERETAS PARADIGMA BARU KAJIAN KALAM KONTEMPORER

- A. Urgensi Kajian Kalam di Perguruan Tinggi Islam ~ 1
- B. Pengembangan Dimensi Praktis Ilmu Ushuluddin ~8
- C. Paradigma Baru Kajian Kalam: Dari Teosentris ke Antroposentris ~ 12
- D. Paradigma Baru Kajian Kalam: Dari Landasan Epistemologis ke Perangkat Operasional ~ 16

# BAB II: REKAYASA TEOLOGI MASA DEPAN MENUJU TRANSFORMASI SOSIAL

- A. Selayang Pandang Dinamika Perkembangan Teologi dan Problematikanya ~ 27
- B. Rekayasa Teologi Bervisi Revolusioner ~ 32
- C. Membumikan Nilai Transendental Menuju Transformasi Sosial ~ 35

# BAB III: REKONSTRUKSI TEOLOGI BERBASIS KEADILAN MENUJU TRANSFORMASI SOSIAL

- A. Prinsip Keadilan dalam Konstruksi Teologi ~ 41
- B. Keadilan: Seputar Konflik Politik dan Perdebatan Teologi ~ 44
- C. Membumikan Keadilan Tuhan Menuju Transformasi Sosial ~ 51

# BAB IV: KONSEP TEOLOGI REVOLUSIONER HASSAN HANAFI

A. Genealogi Sosial Pemikiran Teologi Hassan Hanafi  $\sim 57$ 

- B. Metodologi Pemikiran Hassan Hanafi ~64
- C. Kritik Hassan Hanafi terhadap Teologi Tradisional ~ 71
- D. Teologi Revolusioner Hassan Hanafi ~ 76
- E. Metodologi Aplikasi Teologis ke Arah Transformasi Sosial ~ 82

# BAB V: REKONSTRUKSI TEOLOGIS PERSPEKTIF MUHAMMAD ABED AL-JABIRI

- A. Mengenal Muhammad Abed Al-Jabiri ~ 91
- B. Milieu Intelektualitas, Budaya dan Politik Maroko ~ 94
- C. Konstruksi Dasar Epistemologi Pemikiran Muhammad Abid Al-Jabiri ~ 97
- D. Konsep Rekonstruksi Teologis Muhammad Abid Al-Jabiri ~102

# BAB VI: SISI FEMINISME DALAM TEOLOGI PEMBEBASAN ASGHAR ALI ENGINEER

- A. Diskursus Feminisme dan Dinamika Perkembangannya~ 109
- B. Mengenal Asghar Ali Enggineer: Biografi dan Mileu Intelektual India ~ 116
- C. Konstruksi dasar Teologi Pembebasan Asghar Ali Engineer ~ 123
- D. Sisi Feminisme dalam Teolgi Pembebasan Asghar Ali Engineer ~127

# BAB VII: KONSTRUKSI TEOLOGIS DALAM HADIH MAJA ACEH

- A. Hadih Maja dalam Diskursus Ilmiah ~ 131
- B. Hadih Maja sebagai Sumber Nilai Masyarakat Aceh  $\sim$  133
- C. Sisi Teologi dalam Hadih Maja ~ 137

### DAFTAR PUSTAKA ~ 127 RIWAYAT HIDUP PENULIS ~ 134

### Bab I MERETAS PARADIGMA BARLI KAIJAN KAI AM KONTEMPORER

### A. Urgensi Kajian Kalam di Perguruan Tinggi Islam

Dalam konstelasi *Islamic studies* atau *Dirasat* Islamiyyah, kajian ilmu Kalam<sup>1</sup> merupakan kajian yang paling pokok dan sentral. Begitu sentralnya kedudukan ilmu Kalam dalam Dirasa Islamiyyah sehingga ia mewarnai, mengarahkan bahkan sampai batas tertentu "mendominasi" arah, corak, muatan materi dan metodologi kajian-kajian Islam yang lain, seperti Ushul figh, Filsafat Islam, Ulum al-Tafsir, Ulum al-Hadist, Pendidikan Islam, bahkan sampai

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Kalam yang dimaksud di sini adalah teologi Islam. Dalam Islam para ahli menamai ilmu kalam ini dengan berapa nama yang beragam walaupun keberagaman ini hanya pada tataran penyebutan redaksi terminologis tidak pada tataran substansi pemahaman. Nama-nama dimaksud antara lain Ilmu Usuluddin dan Ilmu Tawhid. 'Abd, al-Rahman al Iji memberi definisi ilmu Kalam sebagai ilmu yang mampu membuktikan kebenaran agidah Islam dan menghilangkan kebimbangan dengan mengemukakan hujiah dan argumentasi. Ahmad Fu'ad al-Ahwani menyebutnya sebagai ilmu yang memperkuat agidah-agidah agama dengan menggunakan argumentasi rasional. Barangkat dari berbagai batasan di atas, maka pemahaman istilah Kalam dalam makalah ini dipahami sebagai ilmu yang berbicara tentang Tuhan dan berbagai derivasinya dalam hubungan-Nya dengan manusia sekaligus sebagai disiplin keilmuan kontemporer yang diskursif. Lihat, 'Abd. al-Rahman Ibn al-Iji, Al-Mawaqif fi 'Ilm al-Kalam, (Beirut: 'Alam al-Kutub, t.t.), hal.7; Ahmad Fu'ad al-Ahwani, Al-Falsafat al-Islamiyyah, (Kairo: Matba 'at Lajnah al-Ta'lif, 1962),hal.18.

kepersoalan yang terkait dengan pemikiran ekonomi dan politik Islam.

Meskipun sedemikian kokohnya kedudukan ilmu Kalam dalam studi keislaman, tetapi dalam kajiannya sering mengabaikan sisi historisitas konstruk pola pikir, logika, metodologi dan sistematika keilmuan kalam itu sendiri. vang pada gilirannya terlupakan pula agenda pengembangannya. Pada praktiknya model pembelajaran hari ini sering menempatkan ilmu Kalam sebagai bangunan keilmuan dogmatis yang seakan lahir dalam kehampaan sejarah. Bagaimana sejarah perkembangan "teori-teori" ilmu kalam, model logika apa yang sering digunakan oleh para penggunanya dan faktor politik apa vang telah mempengaruhi bangunan kalam klasik sering terlupakan.

Persoalan yang mendasar dalam model kajian teologi selama ini adalah bahwa teologi dimaknai terlalu melangit dalam sebuah wacana, teologi selalu diarahkan menjadi ilmu teoritis murni sehingga teologi menjadi terpisah dari dataran praksis. Hal ini berimplikasi kepada ketidakmampuan umat membumikan nilai moral yang terkandung dalam teks ilahi yang otoritatif. Padahal pada era globalisasi agama dan budaya, umat Islam tidak dapat mengisolasi diri dari bersentuhan dan bergaul dengan budaya dan agama orang lain. Pada kenyataannya sering dijumpai bahwa umat Islam mengalami kesulitan dan kegamangan ketika harus berhadapan dengan berbagai tantangan budaya global ini.

Bangunan keilmuan kalam klasik ternyata tidak cukup kokoh menyediakan seperangkat teori dan metodologi yang dapat menjelaskan bagaimana seorang agamawan yang baik harus berhadapan, bergaul, bersentuhan, berhubungan dengan penganut agama lain dalam alam praktik sosial, budaya,ekonomi dan politik. Anomali ini muncul karena dalam kajian kalam selama ini menciptakan gap yang lebar antara "teori" dan "praksis",

antara "idealitas" dan "realitas" dan antara "teks" dan "konteks". Hal ini telah menyebabkan kalam secara metodologis tidak dapat memberikan bekal yang cukup bagi konsumennya untuk mengarungi samudra kehidupan era baru, era modern dan post-modern. Secara psikologis kalam juga tidak dapat mengangkat kepercayaan diri umat Islam dari perasaan bahwa mereka selalu minoritas, padahal dalam statistik mereka adalah mayoritas yang menyebabkan umat Islam mengalami disartikulasi politik.

Model kajian kalam yang selama ini dipraktekkan hanya dapat diharapkan pada pemilikan informasi deskriptif dari pengalaman agidah. Sebuah pengalaman yang hanya terbatas pada pemahaman dan tidak mampu menjangkau kehidupan kesehariannya. Paradigma kajian konvensional ini akan tidak mampu memahami kenyataan sekitar apalagi untuk mengemudikan arah perubahan sosial yang akan terjadi. Padahal wujud transformasi sosial merupakan bagian dari tujuan risalah. Oleh karena itu pencapaian haruslah tujuan risalah haruslah menjadi dasar pertimbangan kajian kalam. Paling tidak inilah yang menjadi hipotesa awal perancangan paradigma baru kajian kalam. Di dalam paradigma baru ini para pemerhati kalam mungkin menyusun asumsi dan teori-teori yang berbeda dengan kaum mutakallimin klasik

Dari serangkaian uraian di atas, maka pokok permasalahan yang menjadi obsesi penyelesaian makalah ini adalah: bagaimana meretas sebuah Paradigma² baru

<sup>2</sup>Paradigma merupakan Istilah yang dipopulerkan oleh Thomas Khun dalam karyanya "The Structure of Scientific Revolution". Paradigna di sini sebagai kerangka reverensi atau pandangan dunia (world view) yang menjadi dasar keyakinan atau pijakan suatu teori. Thomas Khun, The Structure of Scientific Revolution, (Chicago: The University of Chicago Press, 1970), hal. 134. Pemikir lain seperti Patton sebagaimana dikutip Mansour Fakih mendefinisikan paradigma hampir sama dengan Khun yaitu Sebagai "a world view, a general perspective, a way of breaking down of the complexity of the real world" (suatu pandangan dunia, suatu cara

kajian kalam, sebuah paradigma yang di satu sisi dapat meminalisir kesan bahwa kalam hanyalah disiplin teoritis dan di sisi lain dapat menunjukkan dimensi praktis dari kajian teologi. Dengan demikian akan dapat memunculkan sebuah kesan bahwa kalam sebagai sebuah disiplin ilmu apresiatif dan memiliki peran aplikatif dalam proses perubahan sosial.

Kajian ini tentunya harus dimulai dari pemahaman bahwa kalam merupakan sebuah disiplin pengetahuan yang mandiri bukan sebagai ajaran kepercayaan yang bersifat dogmatis. Dengan berpijak dari sebuah asumsi bahwa pembentukan konstruksi kalam mempunyai keterkaitan dengan sejarah atau semangat zaman yang mengitarinya, maka kajian ini akan ditempuh melalui perdekatan sejarah (historical approach) dan pendekatan heurestik<sup>3</sup> (heurestical approach). Sedangkan secara mikro memakai pendekatan hermeneutik (hermeneutical approach). Analisis data akan ditempuh dengan metode analisis filosofis pemecahan masalah yang menjadi *grand question research*.

pandang umum atau suatu cara untuk menguraikan kompleksitas dunia nyata. Mansour Fakih, *Sesat Pikir teori Pembangunan Globalisasi*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002) hal. 78. Menurut Taqiuddin al-Nabhani kata paradigma disepadankan dengan kata *al-ga'idah fikriyyah* dalam bahasa Arab yang berarti pemikran dasar yang menjadi landasan bagi pemikir-pemikir lainnya. Lihat Taqiuddin al-Nabhani, *Al-Nizam al-Iqtishady fi al-Islam*, (Beirut: Darul al- Ummah, 1990), hal. 109.

<sup>3</sup>Heurestika yang dalam bahasa Inggris *heuristics* berasal dari bahasa Yunani hereustein yang berarti mmenemukan. Secara istilah merupakan metode untuk menemukan kebenaran (fakta, ide) dengan mengungkapkan keabsahan sumber sejarah dengan percepatan proses pencarian dan menemukan pemacahan masalah. Menurut Van Humboldt, dalam mobilisasi kerjanya heurestika biasanya dibantu oleh beberapa ilmu lain seperti filologi, palaegrafi, heraldic dan numismatic. Lorens Bagus, *Kamus Filsafat*, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996), hal. 284. Lihat Juga Rustam Effendy Tamburaka, *Pengantar Ilmu Sejarah, Teori Sejarah, Sejarah Filsafat dan Iptek*, (Jakarta: Rineka Cipta, 1999), hal 36-37.

Sebelum kita meneraju lebih dalam tentang kemungkinan perancangan paradigma baru kajian keislaman khususnya kajian kalam, maka terlebih dahulu kita harus melihat sepintas posisi IAIN sebagai institusi pendidikan tinggi Islam yang bertanggung jawab dalam pengembangan kajian keislaman. Mencermati kebijakan penetapan undang-undang No. 2 tahun 1989 tentang sistem pendidikan Nasional dan Peraturan Daerah no.30 tahun 1990 tentang pendidikan tinggi, maka IAIN mempunyai kesempatan yang lebih luas untuk berkembang dalam sistem pendidikan tinggi nasional. Untuk itu, IAIN perlu meningkatkan peran , tanggung jawab, mutu pendidikan, penelitian dan pengabdian pada masyarakat sesuai dengan kebutuhan pembangunan di masa sekarang dan masa depan.

IAIN merupakan amanah umat dan aset nasional terus dijaga dan dipelihara harus yang ditumbuhkembangkan sesuai dengan aspirasi umat dan kebutuhan bangsa. Dalam kaitan itulah kita perlu mengajukan pertanyaan mendasar sudah siapkah IAIN menghadapi perubahan-perubahan besar itu? Apa pula rencana rancangan (desain oh planning) dalam menghadapi perubahan-perubahan itu. Disadari atau tidak, umat Islam sebagai bagian terbesar bangsa akan mengalami perubahan besar pada abad ke 21 dalam kawasan cekungan Pasifik. Di samping itu abad ke -15 Hijriah juga sering dianggap sebagai era kebangkitan Islam.4 Dalam masyarakat yang berubah, kaum intelektual adalah kelompok yang strategis yang ikut merencanakan dan merancang masa depan itu. Hal ini dikarenakan kaum intelektual adalah perencana, pelaksana dan pengawas dari dinamika perkembangan global.

Ulasan di atas memberikan gambaran bahwa tanggung jawab dan tugas kaum intelektual dalam

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Tarmizi Taher, *Membumikan Ajaran Ketuhanan: Agama dalam Transformasi Bangsa*, (Jakarta: Hikmah, 2003), hal. 107.

perubahan masyarakat yang sedang membangun tentulah amat berat. Kaum intelektual adalah juru bicara Islam di tengah aneka tantangan modernitas yang sedang dan akan muncul dalam realitas masyarakat. Sebenarnya juru bicara Islam yang paling credible adalah orang IAIN, hal ini bermakna bahwa sebagai lembaga pengembangan keilmuan IAIN harus membuat perencanaan yang keislaman. mengarah pada terciptanya iklim ilmiah sejati dimana penelitian, pembangunan teori dan pendekatan-pendekatan ilmiah bisa dilakukan.<sup>5</sup>. Dengan usaha ini kiranya dapat memperlihatkan sebagai laboratorium IAIN pengembangan ilmu keislaman

Sebagai bagian integral dari sistem nasional, IAIN secara keseluruhan tidak bisa mengisolasi diri dari perubahan-perubahan paradigma, konsep, visi, dan orientasi baru pengembangan pendidikan tinggi nasional. Dalam konteks perubahan-perubahan yang terjadi begitu cepat maka IAIN harus mengembangkan konsep dan paradigma yang dapat menyahuti dan mempertimbangkan perubahan dan transisi sosial, ekonomi dan politik nasional dan global. Secara akademik IAIN selalu dituntut dapat menghasilkan mahasiswa dan lulusan yang memiliki daya saing (competitive advantage), yang andal dan tangguh dalam zaman globalisasi yang penuh tantangan.

Dalam World Declaration on Higher Education of the Twenty-First Century; Vision and Action, oleh UNESCO (1998), ditegaskan bahwa visi dan nilai pokok sebuah Perguruan Tinggi adalah memberikan kontribusi kepada pembangunan yang berkelanjutan (sustainable development) dan pengembangan masyarakat secara keseluruhan.<sup>6</sup> Dalam

<sup>5</sup>Bahtiar Effendy,"Mempertegas Arah Kajian Islam" dalam Nurcholish Madjid (ed.), *Teologi Islam Rasional: Apresiasi terhadap Wacana Praksis Harun Nasution*, (Ciputat: PT Ciputat Press, 2005) hal. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> UNESCO, World Declaration on Higher Education of the Twenty-First Century; Vision and Action, UNESCO (1998).

<sup>6|</sup> Wacana Teologi Transformatif

konteks itu maka salah satu visi dan fungsi Perguruan Tinggi adalah mendidik mahasiswa dan warga negara untuk memenuhi kebutuhan seluruh sector aktivitas manusia dengan menawarkan kualifikasi-kualifikasi yang relevan, termasuk di dalamnya pendidikan dan pelatihan profesional yang mengkombinasikan ilmu pengetahuan dan keahlian tingkat tinggi melalui matakuliah-matakuliah yang terus dirancang ulang, dievaluasi secara kontinyu dan terus dikembangkan untuk menjawab berbagai kebutuhan masyarakat dewasa ini dan masa datang. Dengan demikian dapat dipahami pengembangan IAIN harus diorientasikan ke masa depan (future oriented) melalui analisis yang berkelanjutan dalam merespon berbagai tantangan modern.

Selama ini kurikulum IAIN secara umum belum mampu merespon perkembangan iptek dan perubahan masyarakat yang semakin kompleks. Hal ini disebabkan terutama karena bidang kajian agama yang merupakan spesialisasi IAIN kurang mengalami interaksi dan reapprochement dengan ilmu-ilmu umum. Bahkan masih cenderung dikhotomis. Kurikulum IAIN masih terlalu berat pada ilmu-ilmu yang bersifat normatif, sedangkan ilmu-ilmu umum yang dapat mengarahkan mahsiswa kepada cara berfikir dan pendekatan yang lebih empiris dan kontekstual nampaknya masih belum memadai.

Berangkat dari sinyalemen kelemahan kurikulum, maka kita harus dengan bijak dan kritis mengevaluasi kembali kajian Islam yang ada lingkungan akademik IAIN. Di sinilah alternatif memfomulasikan paradigma baru kajian perlu dipertimbangkan. Dengan paradigma baru itu diharapkan kajian keislaman tidak hanya memperlihatkan

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Azyumardi Azra, " Visi IAIN di Tengah Paradigma Baru Perguruan Tinggi", dalam Nurcholish Madjid (ed.), *Teologi Islam Rasional: Apresiasi terhadap Wacana Praksis Harun Nasution*, (Ciputat: PT Ciputat Press, 2005) hal. 53.

nuansa dogmatis teoritis melainkan juga dapat menunjukkan dimensi praktis dari kajian keislaman.

### B. Pengembangan Dimensi Praktis Ilmu Ushuluddin

Kiranya bukan suatu kebetulan jika term Ushuluddin diambil untuk menjadi nama bagi salah satu fakultas di lingkungan IAIN karena pemakaian nama tersebut memang merujuk pada disiplin keilmuan yang dikembangkan yaitu vaitu Ushuluddin. Keunggulan ilmu ini ialah bahwa ilmu tidak tekotak oleh suatu masalah di dalam perkembangan pemikirannya dan selanjutnya mampu menampung semua kaiian baik obiek maupun pendekatannya. Sebagai suatu asumsi lebih aman memakai ilmu ushuluddin jika pengertian inklusif mencakup modern klasik maupun objek pola kajiannya. Dengan nama ini pendekatan ilmu tasawuf dan filsafat Islam dapat dimanfaatkan untuk mengadakan kaiian tentang permasalahan pokok agama.

Selama ini sering muncul sebuah ungkapan yang bernada "nyeleneh" yang mengatakan bahwa Ushuluddin itu sebagai Fakultas "NATO" (*No Action, Talk Only*). Tentunya kita tidak bisa menyalahkan pandangan di atas, sebab kenyataannya arah pengembangan keilmuan selama ini memang cenderung berpijak pada tataran teoritik dan tidak ada usaha-usaha pada pengalian dimensi praktis. Hal ini bermakna arah pengembangannya yang tidak seimbang antara dimensi teoritik dan praktik.

Padahal sekiranya kita dengan bijak memahami sejarah niscaya kita akan sampai pada kesimpulan bahwa munculnya berbagai wacana ushuluddin senantiasa bertedensi praktis kemanusiaan.<sup>8</sup> Dalam hal ini kita berkeyakinan bahwa risalah Islam secara keseluruhan mempunyai misi untuk mengantarkan umat pada kegemilangan hidup, sebagaimana firman Allah dalam surah

\_

 $<sup>^8\</sup>mbox{Hastings}$  Donnan, Interpreting Islam, ( New Delhi: SAGE Publication, 2002), hal.101.

<sup>8</sup> Wacana Teologi Transformatif

al-Anbiya' ayat 107 bahwa *misi diutusnya Muhammad adalah sebagai rahmat bagi alam*. Dengan demikian terpahami bahwa risalah tidak boleh hanya menjadi perangkat teoritis melainkan juga harus memainkan peran dalam kehidupan praktis.

Jika Islam membawa rahmat bermakna bahwa ia mampu berperan serta menumbuhkan semangat manusia menuju pembangunan dan kesejahteraan. Jika akidah Islam adalah salah satu komponen dari ajaran Islam, ia juga mampu berperan serta dalam tugas ini. Jika alur pikir ini benar maka ilmu ushuluddin juga mampu menumbuhkan manusia pembangunan. Sampai pada tataran ini kita dituntut untuk mengelaborasi keilmuan ushuluddin melalui pengembangan proses belajar-mengajar di Fakultas Ushuluddin agar alumninya terampil secara praktis dalam masyarakat.

Kesan teoris ilmu ushuluddin yang menyebabkan pengalaman akidah terbatas pada pemahaman dan keyakinan (taqrir dan tasdiq) an sich, disebabkan model dan materi pengajarannya hanyut dalam perdebatan intelektual semata. Objek kajian ilmu ushuluddin yang dirumuskan semakin jauh dan meninggalkan sikap dan karakter ilmu yang sebenarnya, karena mereka hanyut didalam perdebatan spekulatif teoritis dan semakin menjauh dari dimensi kehidupan manusia yang bersifat praktis faktual. Disiplin keushuluddinan selama ini selalu diorientasikan sebagai ilmu teoris padahal ilmu ini juga mempunyai dimensi praktis yang selama ini cenderung terabaikan.

Sebagai contoh, keimanan terhadap keadilan Tuhan yang kita yakini kebenarannya secara normatif, sejatinya harus diarahkan pada dimensi praktis keseharian dalam membenahi prilaku manusia. Dengan demikian keimanan

<sup>9</sup>Qadri Abdillah Azizy, *Teologi Islam Terapan: Upaya Antisipatif terhadap Hedonisme Kehidupan Modern,* (Solo: PT. Tiga Serangkai Pustaka Mandiri, 2003), hal.50.

kepada keadilan Tuhan pada tataran praktis akan bernilai bagi; Pertama, sebagai control terhadap penyimpangan, dimana dengan meyakini bahwa ucapan dan perbuatannya senantiasa berada di bawah pengawasan Tuhan tentu seseorang tidak akan meremehkan perbuatannya sekecil apapun. Hal ini membawa kepada kesadaran eskatologis bahwa kelak segenap perbuatan yang pernah dilakukannya akan diganjar secara adil. Kedua, Berprasangka baik, dalam artian bahwa seseorang yang mengimani keadilan Tuhan akan berprasangka baik terhadap sistem yang beroperasi di jagat alam ini. Hal ini akan menimbulkan keyakinan bahwa hukum alam tidak pernah secara otoriter "mendikte" kebebasan manusia. Ketiga, keimanan terhadap keadilan Tuhan merupakan faktor pengerak timbulnya keadilan dalam konteks kehidupan Individu maupun masyarakat.<sup>10</sup> Dengan demikian orang yang meyakini keadilan Tuhan, tentu akan mudah menerima keadilan dalam hidupnya baik sebagai individu maupun masyarakat.

Dimensi praktis ilmu ushuluddin sebenarnya sudah nampak secara jelas dalam aspek ontologis disiplin ilmu ini. Ilmu ushuluddin sebenarnya tidak hanya membahas dan memahami pemikiran yang mendorong pengamal akidah merenung dan berfikir, tetapi juga harus menjangkau kehidupan sosial yang bercorak praktis sebagai suatu bentuk dan perilaku teoritis dalam diri manusia. Kaitan antara dimensi intern dan ekstern, antara yang di "dalam" dan yang nampak dalam "praktik" pada aspek ontologis ilmu ushuluddin sangat potensial untuk menjawab tantangan global jika motodologinya dikembangkaan dengan baik.

Kecenderungan yang memandang bahwa kajian keushuluddinan hanya hanya sebatas ilmu spekulatif intelektual hanya akan mengantarkan kita pada pemilikan informasi deskriptif tentang teori-teori keagamaan.

 $<sup>^{10}</sup>$  Muhsin Qiraati, *Mencari Tuhan: Mengapa dan Bagaimana*, terj. Muhammad Bafaqih, (Bogor: Cahaya, 2001), hal.81

Penguasaan teori ini tentunya hanya terbatas pada pemahaman dan tidak mampu menjangkau kehidupan kesehariannya apalagi untuk mengemudikan arah perbahan sosial yang akan terjadi. Cara pandang ini harus dialihorientasikan kepada pengembangan dimensi praktis, karena memang kita hidup dalam realitas empiris dan kita tidak mungkin dapat mengatasi tantangan modern hanya dengan mengandalkan ilmu "wacana" semata.

Dalam konteks kehidupan kekinian dan berbagai tantangan yang akan datang, kita benar-benar dituntut dapat mengejawantahkan nilaj-nilaj keilmuan yang bersifat teoritik kedalam tataran praktis. Sebagai contoh bagaimana pengetahuan kita tentang keimanan bisa muncul dalam bentuk prilaku praktis. Prolema dasar adalah bagaimana membentuk sikap dan prilaku manusia bahkan dalam skala kepribadiannya. Di zaman modern pembentukan sikap dan prilaku tidak lagi hanya didekati oelh suatu disiplin ilmu, tetapi sudah berkembang sangat jauh dan muncul berbagai spesialisasi.

Perkembangan metodologi dengan kondisi kemanjuan ilmu seperti ilmu ushuluddin justru dapat memanfaatkan penemuan teori yang semakin teruji di dalam masalah sikap dan prilaku manusia. Kolerasi dengan psikologi, sosiologi dan ilmu dakwah adalah tawaran yang harus dipertimbangkan. Perlu ditegaskan bahwa ilmu ini merupakan ilmu bantu di dalam mempraktikkan ilmu ushuluddin untuk mewujudkan sikap dan prilaku yang dikehendaki oleh teori yang bersangkutan. Macam disiplin dan teori yang pasti dan konkret oleh ilmuan untuk mempraktikkan ilmu ushuluddin harus dikaitkan dengan dari watak dan teologi Islam. rumusan pengembangan seperti ini , bidang keilmuan ushuluddin lebih terfokus pada kegiatan individu dan kelompok yang berada dalam pengalaman manusia.

Dari uraian di atas, bahwa ilmu ushuluddin mempunyai peran praktis menyiapkan manusia yang berprilaku dan berkepribadian yang benar. Dengan menekankan pada pengembangan dimensi praktis ini diharapkan akan mampu menjawab berbagai tantangan modernitas di bawah petunjuk al-Quran dan keimanan yang mantap. Namun demikian penyelesaian semua masalah kontemporer oleh ilmu ushuluddin praktis masih memerlukan tindak lanjut berupa penyiapan tenaga terampil yang harus ditempa terlebih dahulu dalam kegiatan lapangan.

# C. Paradigma Baru Kajian Kalam: Dari Teosentris ke Antroposentris

Berpijak pada sebuah aksioma bahwa doktrin teologislah yang membentuk cara pandang dan berfikir umat, maka kemajuan dan kemunduran suatu peradaban secara tidak langsung bersentuhan dengan model sistem teologis yang dianut. Sejarah membuktikan bahwa teologi pernah menjadi energi revolusioner dan ruh transformatif dalam mengantarkan peradaban Islam ke gerbang kegemilangan.<sup>11</sup> Kecermalangan peradaban Islam ini

<sup>11</sup>Teologi Islam, sebagai sebuah fenomena sejarah, mengalami masa-masa pertumbuhan pesat pada masa keemasan Islam berbarengan dengan pertumbuhan dan perkembangan disiplin keilmuan lainnya. Pada masa itu perkembangan teologi bahkan telah merambah ke persoalan-persoalan yang bersifat filosofis sehingga muncullah arus rasionalitas dalam Islam. Sejarah mencatat kenyataan bahwa para teolog Islam telah memberikan konstribusi yang tak ternilai bagi kemajuan ilmu pengetahuan dengan mengembangkan semangat rasionalitas. Lihat Ahmad Mahmud Subhi, Fi 'Ilm al-Kalam Dirasat Falsafiyyah, (t.tp.: Dar al-Kutub al-Jam'iyyat, 1969), hal.79. Dalam konteks itulah umat Islam pernah mengukir tinta emas dalam sejarah peradaban dan perkembangan kebudayaan. Dalam periode itu peradaban Islam seakan telah mendominasi peradaban dunia dengan cemerlang. Di masa ini pulalah berkembang dan memuncaknya ilmu pengetahuan baik dalam bidang agama maupun kebudayaan. Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam

ternyata tidak dapat dipertahankan pada periode selanjutnya, yaitu pada masa periode pertengahan, secara sosiologis Islam tidak banyak memberikan konstribusi riil bagi perkembangan ilmu dan pengetahuan. Keadaan statis dalam sikap dan pemikiran telah menjadikan umat Islam sebagai umat yang terkebelakang di tengah persaingan dengan berbagai peradaban lain pada zaman pertengahan. Kenyataan ini dalam hal tertentu bahkan masih berlangsung sampai sekarang. Indikasinya realitas kekinian umat Islam secara peradaban tertinggal dalam berkompetisi dengan peradaban lain.

Mencermati keadaan di atas, beragam analisis muncul dari tokoh-tokoh Islam dengan spesifikasi keilmuan masing-masing, telah mencoba mengidentifikasi sebab kemunduran peradaban Islam. Secara normatif kita selalu diajarkan untuk mempercayai bahwa "Islam itu agama yang paling tinggi dan tidak ada yang dapat melampaui ketinggiannya". Harun Nasution mengaitkan kemunduran peradaban Islam dengan kecenderungan umat Islam yang meninggalkan sistem kalam atau teologi sunnatullah dengan pemikiran rasionalitas dan ilmiah diganti kalam yang menekankan kemutlakan Tuhan (fatalisme). 12 Ketertingalan

ת

Pemikiran dan Gagasan, (Jakarta: Bulan Bintang, 1996), hal.13. Semua kegemilangan ini, tentu saja tidak lepas dari pengaruh doktrin teologis yang menganjurkan agar umat Islam mengaktualisasikan potensi penalaran semaksimal mungkin.

<sup>12</sup> Suatu aliran yang berpendapat bahwa manusia tidak memiliki daya dan pilihan sebagai daya dan pilhannya sendiri, melainkan daya dan pilihan Tuhan. Denngan kata lain manusia terpaksa (majbur) dalam perbuatan-perbuatannya, sehingga tidak ada kebebasan berbuat atas nama dirinya sebagai manusia . Arsitek aliran ini dihubungkan nama Jaham Ibn Safwan. Mengenai penggolongan fatalisme ini Harun Nasution memberi batasan yang lebih luas, sehingga memungkinkan aliran lain selain Jabariyyah untuk digolongkan dalam fatalisme termasuk aliaran al-Asy'ariyyah. Dia memberikan ciri-ciri teologi kehendak mutlak Tuhan (fatalisme) ialah: kedudukan akal yang rendah, ketidakbebasan manusia dalam kemauan dan perbuatan, kebebasan berfikir diikat dengan dogma,

peradaban Islam ini semakin jelas ketika arus modenitas merambah dunia Islam, dimana peradaban Islam tidak dapat memberikan respon kreatif apapun dalam menjawab berbagai persoalan modernitas.

Kegagalan menjawab berbagai tantangan modernitas ini memberikan isyarat bahwa berbagai khazanah pemikiran Islam yang tampak telah menjadi benda-benda arkeologis menanti saatnya untuk dibangun kembali (reactulization). Menurut Fazlur Rahman adalah sebuah kedhaliman jika umat mempertahan tradisi yang sudah lapuk yang sudah kehilangan dinamika kesegarannya.13 Bagaimanapun masuk dan ikut serta dalam abad modern bukanlah persoalan alternatif, melainkan suatu keharusan sejarah kemanusiaan (historical ought).14 Kegelisan intelektual inilah yang menyebabkan para tokoh Islam menganggap bahwa upaya rekontruksi khazanah keilmuan Islam termasuk kalam merupakan alternatif yang tidak dapat ditunda.

Menurut Muhammad 'Abed al-Jabiri realisasi proyek kebangkitan Islam (al- Nahdah al-Islamiyyah) harus dimulai dari sebuah keberanian merekonstruksi tradisi (alturath) sehingga dapat memberikan sumbangan riil dalam kehidupan umat manusia. 15 Kita harus memahami bahwa kehadiran tradisi (al-turats) tidah sekedar sisa-sisa masa

ketidakpercayan kepada kepada sunnatullah dan kausalitas, terikat pada arti tekstual dari al-Qur'an dan Hadith dan statis dalam sikap dan berfikir. 'Ali Sami' al- Nasysyar, Nasy'at al-Fikr al- Falsafi al-Islami (Kairo: Dar al-Ma'arif. 1966). hal.241-246. Lihat. Harun Nasution. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 1996), hal.116.

<sup>13</sup>Fazlur Rahman, *Islamic Methodology in History*, (Karachi: Central Institute of Islamic Research, 1965), hal. 176.

<sup>14</sup>Nucholish Madjid, *Islam Doktrin dan Peradaban*, (Jakarta: Paramadina, 1992), hal. 458.

<sup>15</sup>Muhammad 'Abed al-Jabiri, Agama, Negra dan Penerapan Syariah, terj. Mujiburrahman, (Yogyakarta: Fajar Pusata Baru, 2001), hal. vii

14 Wacana Teologi Transformatif

lalu melainkan masa lalu dan masa kini yang menyatu dan bersenyawa dengan tindakan dan cara berfikir uma Islam. <sup>16</sup> Maka tradisi bukan hanya yang tertulis dalam buku-buku sejarah melainkan realitas kekinian umat Islam itu sendiri.

Realitas kekinian umat Islam yang selalu menjadi umat yang termaginalkan secara peradaban mengugah kita untuk melihat kembali tradisi yang menjadi doktrin kalam yang membentuk cara berfikir kita. Sebagai sebuah bentukan sejarah kita harus berani mengemukakan secara akademis dan argumentatif anomali-anomali yang ada dalam kajian kalam kita. Dalam konteks ini kita kenal beberapa pemikir yang telah mencoba meluncurkan karya-karya tentang rekayasa teologis revolusioner yang diharapkan dapat mengembalikan kegemilangan peradaban Islam, di antaranya Hassan Hanafi yang mencetus *al-Yasar Islami*, 7 Ziaul Haque dengan *Revelation and Revolution in Islam*, 18 Asghar Ali Enginer dengan *Islam and Libertion Theology*, 19 dan Majid Khadduri dengan karyanya *The Islamic Conseption of Justice*, 20

Dengan demikian beranjak dari beragam analisis para tokoh yang mengidentifikasikan kenaifan peradaban Islam dalam memberikan respon terhadap tantangan modernitas, menginspirasikan kita untuk mengevalusi kembali arah dan paradigma kajian kalam. Sebuah paradigma kalam yang berorientasi ke depan, yang diharapkan dapat mengantarkan

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Hassan Hanafi, *Dari Akidah ke Revolusi: Sikap Kita terhadap Tradisi Lama*, terj. Asep Usman Ismail, Suadi Putro dan Abdul Rauf, (Jakarta: Paramadina, 2003), hal. 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Hassan Hanafi, *al-Yasar al-Islam*, (Kairo: al-Mursalat, 1981)

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Ziaul Haque, *Revelation and Revolution in Islam,* ( New Delhi: International Islamic Publisher, 1992)

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam and Liberation Theology,* (New Delhi: Sterling Publisher Private Limited, 1992)

 $<sup>^{20}</sup>$ Majid Khadduri, *The Islamic Conseption of Justice*, (London: The John Hopkins Press, 1984)

peradaban Islam kembali ke gerbang kegemilangan di tengah-tengan percaturan dan tantangan global.

# D. Paradigma Baru Kajian Kalam: Dari Landasan Epistemologis ke Perangkat Operasional.

Mensikapi kenyataan sejarah sebagai mana dipaparkan di atas, dipandang perlu mengembangkan sebuah paradigma baru yang responsif terhadap dinamika realitas umat dan tantangan modern itu sendiri. Upaya ini tentunya harus dimulai dari sebuah loncatan paradigma (shifting paradigm) bahwa teologi bukan hanya sebagai ajaran kepercayaan yang bersifat dogmatis tetapi juga merupakan disiplin pengetahuan yang muncul dalam sebuah budaya dan realitas sejarah.

Sebelum kita mengeksplorasi lebih lanjut tentang paradigma baru kajian kalam, kita perlu menyepakati beberapa landasan epistemologis, Pertama, bahwa ilmu kalam sebagai the body of knowledge yang disusun oleh ulama dan cerdik cendikiawan terdahulu tidak lepas dari pengaruh dan campur tangan dimensi ruang dan waktu. Pandangan ini akan dapat mengantarkan kita kepada satu pemahaman bahwa kajian kalam yang dirumuskan dan diteorisasikan oleh ulama kalam klasik, tengah dan modern menyediakan ruang bagi upaya perubahan sistematika, metodologi dan kontennya sesuai dengan pergumulan dan perkembangan metodologi perubahan serta zaman keilmuan yang mengitarinya.

Kedua, teologi atau kalam harus diposisikan sebagai sebuah disiplin ilmu yang terbuka ( open-ended theology) yang tidak dirumuskan sekali untuk selamanya (once and for all).<sup>21</sup> Dari pernyataan ini bermakna bahwa rumusan dan adagium-adagium ilmu kalam memungkinkan dipertanyakan ulang, demikian juga dominasi pendekatan

 $<sup>\</sup>rm ^{21}Nucholish$  Madjid, *Masyarakat Religius,* ( Jakarta: Paramadina, 1997), hal. $\rm ^{30}$ 

<sup>16|</sup> Wacana Teologi Transformatif

tekstual yang selama ini menjadi ciri utama kajian kalam dapat diorientasikan kearah kontekstual dan praksis sosial yang actual dalam kehidupan sehari-hari. Semua landasan epistemologi ini mengisyaratkan bahwa doktrin atau dogma yang merupakan teori keilmuan kalam dalam batasan tertentu sarat dengan unsur campur tangan dan intervensi manusia muslim (*mutakallimun*) dalam merumuskan dan mensistimatisasikannya.

Disiplin teologi bukanlah agama, teologi adalah hasil rumusan akal pikiran manusia sesuai dengan waktu dan sosial yang ada.<sup>22</sup> Meskipun para teolog berusaha untuk setia pada teks normatif dari kitab suci dengan kuat tetapi dalam realitas kesejarahan pembentukan konstruk teologi sangat kentara dipengaruhi oleh kepentingan kelompok tertentu. Pada tataran adanya campur tangan kepentingan politik seperti ini teologi tentunya bisa saja salah (*fallible*). Dari serangkaian landasan epistemologi di atas terpahami bahwa upaya perancangan paradigma baru kajian kalam adalah niscaya bahkan lebih jauh dapat dipandang sebagai alternatif.

Setelah kita berupaya memposisikan kalam pada kedudukannya sebagai disiplin keilmuan yang lahir dalam lingkaran sejarah dan realitas dan kita sudah sampai pada kesimpulan bahwa kajian kalam membutuhkan paradigma baru, lantas dimana kita harus memulai perancangan ini? tentunva harus dimulai Perancangan ini menemukan kelemahan kajian kalam yang dilakukan selama ini. Setelah menemukan serangkaian anomali yang ada model kajian kalam konvensional baru kita dalam melangkah ke depan untuk melakukan analisis filosofis sembari menawarkan gagasan baru. Rumusan gagasan baru inilah yang kemudian kita maksudkan dengan paradigma baru kajian kalam.

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>M. Amin Abdullah, *Studi Agama:Normativitas atau Historisitas*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), hal. 48.

Anomali dalam kajian kalam hari ini adalah ketidakmampuan menjadikan kalam sebuah "pandangan vang benar-benar hidup" dan memberi motivasi tindakan dalam kehidupan kongkrit umat manusia. Secara praksis, kalam gagal menjadi ideologi yang sungguh-sungguh fungsional bagi kehidupan nyata masyarakat muslim. Kegagalan ini disebabkan para penyusun kalam yang tidak dapat mengaitkannya dengan kesadaran murni dan nilainilai perbuatan manusia, akibatnya muncul keberserakan antara keimanan teoritik dengan amal praktisnya di kalangan umat. Ini yang menyebabkan, baik secara individual sosial. ini dilanda maupun umat keterceraiberaian dan terkoyak-koyak.<sup>23</sup>

Kajian kalam yang selama ini dipraktekkan sangat bersifat *teo-oriented* dalam artian hanya terfokus pada permasalahan transendental metafisik atau berpusat pada Tuhan dan eskatologi. Pola kajian semacam ini membawa implikasi bahwa klaim kebenaran pernyataan kitap suci cenderung bersifat eklusif.<sup>24</sup> Hal ini dikarenakan kalam lebih diarahkan pada penguatan apologi keimanan, akibatnya teologi seakan tidak bersentuhan dengan realitas umat.

Secara individual, pemikiran manusia terputus dengan kesadaran, perkataan maupun perbuatannya. Keadaan ini tentunya akan mudah melahirkan sikap-sikap moral ganda (an-nifaq) atau "sinkretisme kepribadian" (mazawij asy-syahsiyyah). Fenomena sinkretis ini tampak dalam kehidupan umat islam saat ini: sinkretisme antara kultus keagamaan dan sekularisme (dalam kebudayaan), antara tradional dan modern (peradaban) antara Timur dan

\_

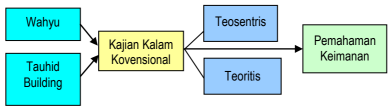
<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Ridwan, *Reformasi*...., hal. 47.

 $<sup>^{24}\</sup>mbox{Kamaruddin}$  Hidayat, *Menafsirkan Kehendak Tuhan*, (Bandung: Mizan, 2004), hal. 9

Barat (politik), antara konservatisme dan progresivisme (sosial) dan antara kapitalisme dan sosialisme (ekonomi)<sup>25</sup>

Kalau kita cermati lebih dalam kekeliruan mengakar pada konsensus orang-orang terdahulu bahwa ilmu tauhid atau ilmu kalam merupakan disiplin keilmuan aqidah keagamaan dengan dalil-dalil mevakinkan. Yakni sebuah ilmu tentang dalil- dalil mengenai kesahihan agidah. Kesahihan di sini teoritis murni, yang tunduk kapada kaidah logika dan metodologi pembuktian. Sebab itu, aqidah menjadi terpisah dari dataran praksis. Sayangnya, hal ini merupakan kupasan yang luas di dalam setiap uraian mengenai ilmu kalam yang selama ini diajarkan. Maka yang dimaksudkan agidah dalam hal ini semata-mata keyakinan yang tidak terkait dengan persoalan praksis.<sup>26</sup> Seakan-akan agidah merupakan sebuah tema pokok pembahasan teoritis semata, bukan sesuatu yang mengarahkan prilaku.

Dari kilasan analisa di atas kelamahan utama kajian kalam konvensional dapat dikonvigurasikan sebagai berikuti:



Dari tabel di atas mengambarkan bahwa pola kajian kalam selama ini lebih merupakan penafsiran terhadap wahyu sebagaimana yang diformat pada masa-masa

 $^{26} \rm Hassan~Hanafi,~Dari~Aqidah~ke~Revolusi:~Sikap~Kita~terhadap~Tradisi~Lama,~terj.~Asep~Usman~Ismail,~Suadi~Putro,~Abdul~Rouf,~(~Jakarta:~Paramadina,~2003),~hal.~12-13.$ 

 $<sup>\</sup>rm ^{25}Hassan\ Hanafi,\ \emph{Min\ al-Aqidah\ ila\ as-Saurah,}$  ( Kairo: Maktabah Madbuli, 1991), hal. 59.

pembentukan tauhid (tauhid building) dulu, sehingga wacana yang tebangun di dalamnya lebih banyak mengarah pada pembahasan ketuhanan (teosentris/teo-oriented) yang bersifat teoritis. Dalam formula sedemikian seakan kalam hanya bertujuan pada apologi keimanan tidak besentuhan dengan realitas manusia.

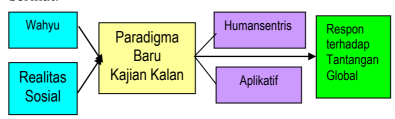
Dengan demikian teologi yang merupakan bentukan sejarah mestinya menjadi piranti proses pendewasaan, dan justru bukan menciptakan problem-problem teoritis seperti teori Zat, Sifat dan Perbuatan. Kepercayaan tentang keesaan dan keadilan Tuhan memang sah dan sehat, bahkan sekalipun tanpa pengaktifan kembali. Namun dunia saat ini tersesat dalam sejarah, terlempar dari intinya kepinggiran. Umat begitu berkutat dengan wacara normatif teks tanpa melakukan reinterpretasi terhadap teks dengan berangkat dari kenyataan masyarakat itu sendiri.

Saat ini teologi Islam mendapat tantangan yang besar sekali. Tentu saja, teologi tidak cukup hanya dipahami sebagai "ilmu ketuhanan" yang taken for granted saja di kalangan umat beragama. Tetapi, lebih dari itu, dituntut untuk menerjemahkan apa yang disebut sebagai "kebenaran agama" dalam konteks realitas sosial kehidupan manusia.<sup>27</sup> Dengan begitu, teologi bukan sekedar "sebuah wacana ilmu ketuhanan" yang cenderung bergerak di "wilayah ide" an sich melainkan dapat juga dapat menumbuhkan "kesadaran teologis" yang bersifat praksis bagi kalangan beragama dalam rangka memecahkan problem sosial yang menghimpit kehidupan umat manusia.

Menerjemahkan teologi dalam mengatasi krisis sosial menjadi kebutuhan yang penting. Tentu saja, kajian kalam harus mempunyai relevansi sosial sebagai gerakan" yang pada akhirnya memihak pada kepentingan mayoritas umat. Itulah dasar pemikiran perancangan paradigma baru

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Budhi Munawar Rachman, *Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum Beriman,* ( Jakarta: Paramadina, 2001), hal. 322

kajian kalam. Dengan demikian kajian kalam harus diubah dari poros teosentris menuju antroposentris.<sup>28</sup>. Perangkat operasinalnya tentunya harus melalui penafsiran teks normatif (wahyu) dengan mempertimbagkan realitas sosial, kemudian diaplikasikan atas azaz kepentingan kemanusiaan (humansentris) dengan indikasi terwujudnya transformasi sosial. Kerangka pikir di atas dapat digambarkan sebagai berikut:



Realitas kekinian ummat Islam yang termarjinalkan dalam pertarungan peradaban dunia yang kompetitif adanya proyek mengharuskan rekontruksi khazanah intelektual Islam. Sebuah upaya rekontruksi tehadan bangunan keilmuan Islam dengan mengubah paradigma berpikir. Dalam kaitannya dengan kalam paradigma ini harus dilakukan dengan menggalihkan orientasi aksiologis dari teosentris ke antroposentris. Dalam paradigma baru ini kajian kalam tidakhanya ditujukan kepada pembahasan yang membahas eksistensi ketuhanan semata tapi juga sebagai sebuah ideologi yang hidup dalam kehidupan manusia. <sup>29</sup> Kalam harus menjadi landasan kokoh dalam mengarahkan manusia kepada kehidupan yang lebih baik dan bermartabat. Dimensi praktis kalam yang terkandung dalam teks suci harus dapat diejawantahkan dalam kehidupan manusia.

-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Hassan Hanafi, *Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam*, terj. Kamran As'ad Irsyady dan Mufliha Wijayati, (Yogyakarta: Islamika, 2003), hal. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Hassan Hanafi, *Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam*, (Yoyakarta: Islamika, 2003), hal. 59

Konstruksi kalam modern (sebagai refleksi sistematis terhadap agama atau tafsir atas realitas dalam perspektif ketuhanan) kontemporer dituntut untuk melakukan refleksi dari bawah ke atas, dari realitas diproyeksikan pada teks-teks keagamaan. Sementara kalau kita cermati kajian kalam selama ini bertumpu pada pola sebaliknya di mana bunyi teks diproyeksikan pada realitas. Seolah-olah teks-teks normatif transendental dari kitab suci adalah realitasnya sendiri. Padahal teks bukan atau tidak sama dengan realitasnya sendiri.

Kajian kalam yang selalu berorientasi kapada pemahaman sebagai sebuah doktrin dogmatis tidak akan ādapat memberikan pencerahan dalam dinamika masyarakat yang terus berubah. Pemikiran teologi semestinya adalah proyeksi realitas terhadap teks-teks normatif yaitu melalui identifikasi realitas secara objektif yang kemudian didefinisikan secara kwantitatif dan dicari penyelesaian melalui legitimasi teks keagamaan.

Selebihnya diperlukan sebuah pendekatan sosio historis terhadap bangunan kalam, karena bagaimanapun sebuah kepercayaan atau keyakinan harus dilihat sebagai suatu kenyataan yang mempunyai kesatuan mutlak dengan waktu, tempat, kebudayaan, golongan dan lingkungan di mana kepercayaan atau keyakinan itu muncul. Sehingga antara kalam *vis a vis* dengan realitas yang ada dapat berdialog dan dapat menghasilkan sebuah sintesa berupa sebuah formulasi teologi baru. Sebuah paradigma kalam yang tidak hanya berbicara tentang kesucian langit, kemutlakan Tuhan melainkan juga turut memainkan peran dalam peningkatan kwalitas kehidupan manusia dan menempatkan manusia pada hakikat kemuliaannya.

Kalam dalam format ideal paling tidak dapat diartikan sebagai interpretasi realitas berdasarkan perpektif ketuhanan. Jadi, kalam tersebut dapat dimaknai sebagai kekuatan iman yang bertautan dengan visi sosial yang emansipatorik. Format teologi revolusioner adalah sesuatu yang berangkat dari kebutuhan kini, dari realitas kini, dan dari tantangan-tantangan yang kita rasakan sekarang ini, bukan dulu atau nanti. Selama ini kajian kalam yang ada dalam sejarah Islam cenderung "mubazir" dalam artian terlalu terfokus pada tataran dokrin teoritik. Kajian Kalam vang diajarkan selama ini telah menghabiskan energi untuk mengerusi sesuatu yang sebenarnya tidak terlalu perlu diurus seperti masalah kekekafiran seseorang, kemakhlukan al-Qur'an, sifat Tuhan dan lain-lain. Oleh karena itu teologi dirasa kurang fungsional mengingat selain ajaran-ajarannya kurang menyentuh kenyataan sosial. Dengan demikian diperlukan paradigma baru dalam kajian kalam sehingga benar-benar akan memunculkan formulasi kalam yang dapat mengarahkan umat mewujudkan transformasi sosial. Dalam bahasa al-Qur'an manusia menempati posisi penting sebagai khalifah Allah (vicegerent of Allah) di muka bumi.30 Tugas manusia adalah untuk memenuhi (to fulfill) karya kreatif Tuhan di alam semesta. Predikat ini memberikan gambaran kepada kita bahawa seolah-olah Tuhan mempercayakan kekuasaan-Nya kepada manusia untuk mengatur dunia ini. Untuk itu, dalam menjalankan kepercayaan Tuhan manusia harus meletakkan kontrol diri bagi dirinya, agar prestasi yang dicapainya tidak terkotori oleh kasus-kasus penyelewengan moral.

Penekanan pada kemuliaan manusia ini sebenarnya merupakan suatu konsepsi Islam yang sangat revolusioner, jika diingat bahwa kedudukan manusia seperti ini bahkan tidah pernah diberikan oleh humanisme Eropa pasca renaissans. Dalam konsepsi teologis mengenai hubungan antara manusia dengan Islam, justru mengajarkan pembebasan, bukan pengekangan. Menurut Islam aktualisasi diri manusia hanya dapat terwujud dengan sempurna dalam

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Mulyadhi Kartanegara, *Mozaik Khazanah Islam: Bunga Rampai dari Chicago*, ( Jakarta: Paramadina, 2000),hal. 99

pengabdian kepada Penciptanya. Dan ini jelas merupakan pembebasan yang sejati.31 Sebagai makhluk manusia hanya dibolehkan mempunyai hubungan pengabdian kepada Allah bukan kepada sesembahan-sesembahan palsu seperti yang kita kenal dalam folklore dan mitologi-mitologi.

Islam merupakan sebuah humanisme, yaitu agama yang sangat mementingkan manusia sebagai tujuan sentral, tetapi berbeda dengan prinsip-prinsip filsafat dan prinsipprinsip agama lain, humanisme Islam adalah humanisme teosentrik. Artinya ia merupakan sebuah agama yang memusatkan dirinya pada keimanan terhadap Tuhan, dengan mengarahkan perjuangannya untuk kemuliaan peradaban manusia. Prinsip humanisme teosentrik inilah yang akan ditransformasikan sebagai nilai vang dihayati dilaksanakan sepenhuhnya dalam masyarakat dan budaya.

Berangkat dari posisi manusia sebagai wakil Tuhan di alam semesta. maka manusia berkewaiiban memproklamirkan keberadaan Tuhan sebagai sumber kesucian dalam realitas empiris. Dengan kata lain manusia harus menentang segala bentuk ārealitas yang berseberangan dengan nilai kesucian Tuhan dan semua pemikiran yang mengatasnamakan Tuhan dalam melegitimasir penyimpangan moral vang mereka lakukan. Kita berkeyakinan bahwa Tuhan mustahil berlaku buruk dan Zat-Nya suci dari sifat zalim dan aniaya.32

Aktualisasi nilai positif kalam idealnya sangat memainkan peranan dalam perubahan sosial. Tetapi selama ini kalam terkesan tidak mampu berperan dalam realitas empiris, kalam hanya berbicara pada tataran teoritis dan tidak merambah pada praksis, implikasinya teologis hanya bisa berbicara pada tataran wacana tidak dapat menunjukkan

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi, ( Bandung: Mizan, 1998), hal.162.

<sup>32</sup> Hassan Hanafi, Dari Akidah...,hal. 1-5.

eksistensinya dalam proses transformasi sosial.<sup>33</sup> Padahal nilai-nilai Islam pada dasarnya bersifat *all-embrancing* bagi penataan sistem kehidupan sosial, politik, ekonomi dan budaya. Oleh karena itu, tugas terbesar Islam sesungguhnya adalah melakukan transformasi sosial dan budaya dengan nilai-nilai itu.

Secara teks seluruh kandungan nilai kalam memang bersifat normatif dan transenden karena memang didasarkan pada sumber wahyu. Ada dua cara bagaimana nilai-nilai kalam yang normatif itu menjadi operasional dalam kehidupan sehari-hari. *Pertama* nilai-nilai kalam normatif itu diaktualkan langsung menjadi prilaku. Aktualisasi ini berarti kita dituntut untuk dapat menerapkan semua pesan moral teologis dalam kehidupan bermasyarakat. Cara *kedua* mentransformasikan nilai-nilai normatif menjadi teori ilmu sebelum diaktualisasikan kedalam prilaku.

Jika kita ingin melakukan restorasi terhadap masyarakat Islam dalam konteks masyarakat modern maka kita harus melakukan pendekatan yang menyeluruh dari pada sekedar pendekatan legal. Metode untuk transformasi nilai melalui teori ilmu untuk kemudian diaktulisasikan dalam praksis, memang membutuhkan proses melalui beberapa fase formulasi: kalam - filsafat sosial - teori sosial - perubahan sosial.<sup>34</sup> Aktualisasi ini tentunya merupakan proyek terberat dalam upaya pembumian nilai-nilai normatif ke dalam realitas praksis.

Berangkat dari kedua cara di atas, maka tugas kita sebagai khalifah Allah harus dapat membumikan nilai-nilai transendental ketuhanan yang selama ini kita pahami sebagai pernyataan normatif ke dalam bentuk prilaku atau sebuah teori sosial. Artinya kita harus merestorasi individu dengan sifat positif ketuhanan.

\_

 $<sup>^{33}\</sup>mbox{Komaruddin}$  Hidayat, *Menafsirkan Kehendak Tuhan,* (Jakarta: Teraju, 2004), hal. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam...*, hal.170.

Paradigma ini mengacu pada pemaknaan bahwa kalam dalam format ideal merupakan interpretasi realitas berdasarkan perspektif ketuhanan. Dengan kata lain kalam dimaknai sebagai kekuatan iman yang bertautan dengan visi sosial yang emansipatorik. Dalam format ini kalam mengemban fungsionalitasnya berdasarkan kebutuhan kekinian, realitas kekinian, tantangan-tantangan global yang dihadapi ummat bukan berdasarkan alasan masa lalu.

Pengembangan kajian keislaman sejatinya dapat selalu menyelaraskan diri dengan tuntutan Pengkajian keislaman yang selama ini terkesan mengarah kepada kajian teoritis harus diimbangi dengan penguatan dimensi praktis. Pengembangan dimensi praktis inilah yang diharapkan dapat kembali mengangkat keterpurukan peradaban Islam kepada kegemilangan dan memberikan respon positif dalam menghadapi tantangan global. Dengan demikian perancangan paradigma baru kajian kalam sebagai bagian ilmu keushuluddinan dipandang sebagai alternatif yang mendesak.

Selama ini kajian keislaman terutama kajian kalam terkesan hanya berada di menara gading intelektualitas, terobsesi penuh pada kajian teoritik metafisik dan bahkan sangat berorientasi pada pengkajian transendensi ketuhanan ( teo-oriented). Paradigma kajian ini tentunya hanya akan sampai pada penguatan dan pemahaman keimanan. Padahal tantangan modernitas yang hadir bersamaan dengan era globalisasi menuntut kita tidak hanya mampu berbicara pada pemahanan kalam secara teoritik, lebih jauh kita diharapkan dapat memaknai nilai-nilai ketuhanan pada tataran praktis. Perancanagan paradigma baru dapat dipandang sebagai upaya membumikan kajian kalam dengan mengajawantahkan kerajaan Allah pada tataran kehidupan praktis manusia. Dalam paradigma baru ini kajian kalam dimaknai sebagai interpretasi realitas berdasarkan perspektif ketuhanan.

### Bab II REKAYASA TEOLOGI MASA DEPAN MENUJU TRANSFORMASI SOSIAL

### Dinamika Perkembangan Selavang **Pandang** Α. Teologi dan Problematikanya

Sejarah mencatat bahwa dunia Islam memiliki khazanah teologis yang cukup kaya, hal ini terindikasi dengan munculnya berbagai aliran kalam sepanjang sejarah Islam. Meskipun mempunyai kecenderungan normatif yang kuat, ternyata pembentukan konsruksi teologi mempunyai keterkaiatan yang erat dengan semangat zaman yang melingkupinya. Dengan kata lain rumusan-rumusan teologis senantiasa dipengaruhi oleh campur tangan zaman dan waktu meskipun para teolog telah berusaha untuk tetap setia kepada struktur dasar gagasan-gagasan agama yang diwakilinya.

Teologi Islam, sebagai sebuah fenomena sejarah, mengalami masa-masa pertumbuhan pesat pada masa keemasan Islam berbarengan dengan pertumbuhan dan perkembangan disiplin keilmuan lainnya. Pada masa itu perkembangan teologi bahkan telah merambah bersifat filosofis persoalan-persoalan yang muncullah arus rasionalitas dalam Islam. Sejarah mencatat kenyataan bahwa para teolog Islam telah memberikan kontribusi yang tak ternilai kemajuan ilmu bagi

pengetahuan dengan mengembangkan semangat rasionalitas.¹ Bahkan ketika memuncaknya pembahasa teologis dalam Islam banyak teolog yang menduduki jabatan terhormat dalam pemerintahan karena memang penguasa memberikan kesempatan dan fasilitas kepada para ilmuan untuk mengembangkan pengetahuan seluas-luasnya.² Hal ini memberikan pelajaran kepada kita bahwa untuk mengangkat martabat khazanah keilmuan diperlukan dukungan dari pemegang pemerintahan kepada para pencinta ilmu.

Dalam konteks itulah umat Islam pernah mengukir tinta emas dalam sejarah peradaban dan perkembangan kebudayaan. Dalam periode itu peradaban Islam seakan telah mendominasi peradaban dunia dengan cemerlang. Di masa ini pulalah berkembang dan memuncaknya ilmu pengetahuan baik dalam bidang agama kebudayaan.<sup>3</sup> Semua kegemilangan ini, tentu saja tidak lepas dari pengaruh doktrin teologis yang menganjurkan agar mengaktualisasikan potensi umat Islam penalaran semaksimal mungkin.

Kecemelangan peradaban Islam ini ternyata tidak dapat dipertahankan pada periode selanjutnya, yaitu pada masa periode pertengahan, secara sosiologis Islam tidak banyak memberikan kontribusi riil bagi perkembangan ilmu dan pengetahuan. Keadaan statis dalam sikap dan pemikiran telah menjadikan umat Islam sebagai umat yang terkebelakang di tengah persaingan dengan berbagai

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ahmad Mahmud Subhi, *Fi 'Ilm al-Kalam Dirasat Falsafiyyah*, (t.tp.: Dar al-Kutub al-Jam'iyyat, 1969), hal.79. Lihat juga Ilhamuddin, *Pemikiran Kalam al-Baqillani: Studi tentang Persamaan dan Perbedaannya dengan al-Asy'ari*, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1997), hal.5..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ahmad Amin, *Duha al-Islam*, (Kairo: Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1935), hal.13-15. Lihat juga Harun Nasution , *Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya*, (Jakarta: UI Press, 1985) hal. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam Pemikiran dan Gagasan*, (Jakarta: Bulan Bintang, 1996), hal.13.

peradaban lain pada zaman pertengahan. Kenyataan ini dalam hal tertentu bahkan masih berlangsung sampai sekarang.

Beragam analisis muncul dari tokoh-tokoh Islam dengan spesifikasi keilmuan masing-masing, telah mencoba mengidentifikasi sebab kemunduran peradaban Islam yang secara normatif kita selalu diajarkan untuk mempercayai bahwa"Islam itu agama yang paling tinggi dan tidak ada yang dapat melampaui ketinggiannya". Harun Nasution mengaitkan kemunduran peradaban Islam dengan kecenderungan umat Islam yang meninggalkan sistem teologi sunnatullah dengan pemikiran rasionalitas dan ilmiah diganti teologi yang menekankan kemutlakan Tuhan (fatalisme).4 Ketertinggalan peradaban Islam ini semakin jelas ketika arus modernitas merambah dunia Islam, dimana peradaban Islam tidak dapat memberikan respon kreatif apapun dalam menjawab berbagai persoalan modernitas.

Kegagalan menjawab berbagai tantangan modernitas ini memberikan isyarat bahwa berbagai khazanah pemikiran Islam yang tampak telah menjadi benda-benda arkeologis menanti saatnya untuk dibangun

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Suatu aliran yang berpendapat bahwa manusia tidak memiliki daya dan pilihan sebagai daya dan pilhannya sendiri, melainkan daya dan pilihan Tuhan. Denngan kata lain manusia terpaksa (majbur) dalam perbuatan-perbuatannya, sehingga tidak ada kebebasan berbuat atas nama dirinya sebagai manusia . Arsitek aliran ini dihubungkan nama Jaham Ibn Safwan. Mengenai penggolongan fatalisme ini Harun Nasution memberi batasan yang lebih luas, sehingga memungkinkan aliran lain selain Jabariyyah untuk digolongkan dalam fatalisme termasuk aliaran al-Asy'ariyyah. Dia memberikan ciri-ciri teologi kehendak mutlak Tuhan (fatalisme) ialah: kedudukan akal yang rendah, ketidakbebasan manusia dalam kemauan dan perbuatan, kebebasan berfikir diikat dengan dogma, ketidakpercayan kepada kepada sunnatullah dan kausalitas, terikat pada arti tekstual dari al-Qur'an dan Hadith dan statis dalam sikap dan berfikir. 'Ali Sami' al- Nasysyar, Nasy'at al-Fikr al- Falsafi al-Islami (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1966), hal.241-246. Lihat. Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 1996), hal.116.

kembali (*reactulization*). Menurut Fazlur Rahman adalah sebuah kedhaliman jika umat mempertahankan tradisi yang sudah lapuk yang sudah kehilangan dinamika dan kesegarannya.<sup>5</sup> Bagaimanapun masuk dan ikut serta dalam abad modern bukanlah persoalan alternatif, melainkan suatu keharusan sejarah kemanusiaan (*historical ought*).<sup>6</sup> Kegelisahan intelektual inilah yang menyebabkan para tokoh Islam menganggap bahwa upaya rekontruksi khazanah keilmuan Islam termasuk teologi merupakan alternatif yang tidak dapat ditunda.

Menurut Muhammad 'Abed al-Jabiri realisasi proyek kebangkitan Islam (*al- Nahdah al-Islamiyyah*) harus dimulai dari sebuah keberanian merekonstruksi tradisi (*al-turath*) sehingga dapat memberikan sumbangan riil dalam kehidupan ummat manusia.<sup>7</sup> Kita harus memahami bahwa kehadiran tradisi (*al-turats*) tidak sekedar sisa-sisa masa lalu melainkan masa lalu dan masa kini yang menyatu dan bersenyawa dengan tindakan dan cara berpikir umat Islam.<sup>8</sup> Maka tradisi bukan hanya yang tertulis dalam buku-buku sejarah melainkan realitas kekinian umat Islam itu sendiri.

Realitas kekinian umat Islam yang selalu menjadi umat yang termaginalkan secara peradaban menggugah kita untuk melihat kembali tradisi yang menjadi doktrin teologis yang membentuk cara berpikir kita. Sebagai sebuah bentukan sejarah kita harus berani mengemukakan secara akademis dan argumentatif anomali-anomali yang ada

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Fazlur Rahman, *Islamic Methodology in History,* (Karachi: Central Institute of Islamic Research, 1965), hal. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Nucholish Madjid, *Islam Doktrin dan Peradaban,* (Jakarta: Paramadina, 1992), hal. 458.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Muhammad 'Abed al-Jabiri, *Agama, Negra dan Penerapan Syariah*, terj. Mujiburrahman, (Yogyakarta: Fajar Pusata Baru, 2001), hal. vii

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Hasan Hanafi, *Dari Akidah ke Revolusi: Sikap Kita terhadap Tradisi Lama*, terj. Asep Usman Ismail, Suadi Putro dan Abdul Rauf, (Jakarta: Paramadina, 2003), hal. 2-3.

dalam teologi klasik. Dalam konteks ini kita kenal beberapa pemikir yang telah mencoba meluncurkan karya-karya tentang rekayasa teologis revolusioner yang diharapkan dapat mengembalikan kegemilangan peradaban Islam, di antaranya Hiasan Hanafi yang mencetus *al-Yasar Islami,* Ziaul Haque dengan *Revelation and Revolution in Islam,* <sup>10</sup> Asghar Ali Enginer dengan *Islam and Libertion Theology,* <sup>11</sup> dan Majid Khadduri dengan karyanya *The Islamic Conseption of Justice,* <sup>12</sup>

Persoalan yang mendasar dalam sistem teologi klasik adalah bahwa teologi terlalu melangit dalam sebuah wacana, teologi selalu diarahkan menjadi ilmu teoritis murni sehingga teologi menjadi terpisah dari dataran praksis. Hal ini berimplikasi kepada ketidakmampuan membumikan nilai moral yang terkandung dalam teks ilahi yang otoritatif. Dari serangkaian uraian di atas, maka pokok permasalahan yang menjadi obsesi penyelesaian makalah ini adalah: bagaimana memformulasikan sebuah rekayasa teologis masa depan yang mempunyai peran aplikatif dalam proses perubahan sosial. Persoalan utama dari kajian ini berpangkal dari pemahaman bahwa teologi merupakan sebuah disiplin pengetahuan yang mandiri bukan sebagai ajaran kepercayaan yang bersifat dogmatis. Dengan berpijak dari sebuah asumsi bahwa pembentukan konstruksi teologi mempunyai keterkaitan dengan sejarah atau semangat zaman yang mengitarinya, maka kajian ini akan ditempuh melalui perdekatan sejarah (historical approach) dan pendekatan hermeneutik (hermeneutical

-

<sup>9</sup>Hasan Hanafi, al-Yasar al-Islam, Kairo: al-Mursalat, 1981.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Ziaul Haque, *Revelation and Revolution in Islam,* New Delhi: International Islamic Publisher, 1992.

 $<sup>^{11}</sup>$ Asghar Ali Engineer, *Islam and Liberation Theology*, New Delhi: Sterling Publisher Private Limited, 1992.

 $<sup>^{-12}</sup>$  Majid Khadduri, *The Islamic Conseption of Justice*, London: The John Hopkins Press, 1984.

approach), dengan difokuskan pada penelitian kepustakaan (library reseach).

#### B. Rekayasa Teologi Bervisi Revolusioner

Upava memformulasikan sebuah model teologis revolusioner pada hakikatnnya adalah keniscayaan, karena sejak kedatangan Islam memang secara bijak telah melakukan revolusi merubah model kehidupan masyarakat jahiliyyah kepada kehidupan Islamiyyah yang merupakan inti dari dakwah Islam. Seiring dengan perkembangan sejarah semangat ini tereduksi dalam pola pikir yang terbangun atas dasar subjektivitas dan kepentingan sebuah kelompok ataupun individu.

Dalam sejarah semangat revolusioner yang ada dalam Islam mengalami pendistorsian yang akut pada masa pasca kepemimpinan Rasulullah, lebih tepat pemerintahan dinasti telah menghancurkan struktur sosial membuat peraturan-peraturan yang dengan menindas<sup>13</sup> Kebijakan ini telah mengebiri semangat revolusi Islam, namun sekarang yang tinggal hanyalah sebuah kerangka yang kosong (empty shell)

Semangat revolusioner teologi Islam turut tereduksi ketika bangunan teologi dipengaruhi atau lebih tepatnya dimanfaatkan untuk kepentingan politik. Seperti ketika dinasti Umayyah memanfaat paham Jabariyyah untuk kepentingan politiknya. Syaikh 'Abdul Halim Mahmud dalam bukunya al-Tafkir al-Falsafi fi al-Islam menyebutkan bahwa Mu'awiyyah menetapkan dalam jiwa masyarakat bahwa kekuasaan yang diperolehnya atas qada dan qadar Allah. Ia pun menyebarluaskan ide ni serta mendorong masyarakat untuk menganut paham jabariyyah (fatalisme) dengan

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Asghar Ali Engineer, *Islam dan...*, hal. 57.

berbagai cara<sup>14</sup> padahal semua usahanya ditujukan untuk kepentingan politik.

Setidaknya ada dua kepentingan politik yang diinginkan penguasa Umayyah dengan menganjurkan masyarakat untuk menganut paham Jabariyyah ini, pertama untuk mencari legitimasi pembenaran atas kebobrokan moral penguasa di mata masyarakat, kedua untuk meredam munculnya gerakan revolusi dari masyarakat untuk menentang kekuasaan mereka. Demikianlah penguasa Umayyah telah melakukan transendensiasi politik (ta'ali bi al-siyasah) atau menggunakan doktrin agama demi kekuasaan politik¹5. Disadari atau tidak penguasa Umayyah telah melakukan dua kesalahan yaitu menisbahkan semua kenistaan moral mereka kepada Tuhan dan menghancurkan semangat revolusioner Islam

Terlepas dari kesalahan masa lalu, ketika kelahiran agama dipahami sebagai protes terhadap masyarakat dan cara hidupnya, di sinilah sebenarnya apa yang dimaksudkan sebagi dimensi kritis dari revolusioner dari agama. Dalam pengertian seperti ini agama lahir untuk menentang segala bentuk tirani yang diakibatkan oleh kepentingan perseorangan dan didikte oleh *vested interest*-nya sendirisendiri, yang pada akhirnya menciptakan ketidakadilan sosial. Pemahaman peran agama semacam ini telah menggugah semangat para pemikir untuk kembali mengali potensi revolusioner dalam agama dengan memunculkan rekayasa teologis modern.

Memaknai semangat revolusioner dari teks suci ke dalam kehidupan praktis inilah yang menjadi cita-cita ideal teologi kontemporer. Sebagai sintesis dari dialog intelektual

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>'Abdul Halim Mahmud, *Al-Tafkir al- Falsafi fi al- Islam,* (Beirut: Maktabah al- Madrasah, 1982), hal.203.

<sup>15 &#</sup>x27;Abed al-Jabiri, Agama..., hal.81.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Kusnadiningrat, *Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam kiri Hasan Hanafi,* (Jakarta: Logos, 1999), hal.111.

dengan semangat zaman yang melingkupinya teologi kontemporer setidaknya harus memiliki karakteristik yang menentang kemapanan atau status quo, membela kaum tertindas vang tercabut hak miliknya memperjuangkan kepentingan dan membekali mereka dengan ideologis yang revolusioner dalam melawan golongan penindas, selebihnya teologi modern tidak hanya mengakui konsep metafisika tentang takdir namun juga mengakui konsep bahwa manusia itu bebas menentukan nasibnya sendiri<sup>17</sup> Sehingga pemahaman takdir dalam konstruksi teologi modern didasarkan pada sintesis tawarantara kecenderungan mengedepankan menawar kemutlakan Tuhan dan kebebasan manusia.

Konstruksi teologis modern (sebagai refleksi sistematis terhadap agama atau tafsir atas realitas dalam perspektif ketuhanan) kontemporer dituntut untuk melakukan refleksi dari bawah ke atas, dari realitas diproyeksikan pada teks-teks keagamaan. Sementara kalau kita cermati pemikiran teologi klasik bertumpu pada pola sebaliknya di mana bunyi teks diproyeksikan pada realitas. Seolah-olah teks-teks normatif transendental dari kitab suci adalah realitasnya sendiri. Padahal teks bukan atau tidak sama dengan realitasnya sendiri.

Kajian teologis yang selalu berorientasi kepada pemahaman sebagai sebuah doktrin dogmatis tidak akan dapat memberikan pencerahan dalam dinamika masyarakat yang terus berubah. Pemikiran teologi semestinya adalah proyeksi realitas terhadap teks-teks normatif yaitu melalui identifikasi realitas secara objektif yang kemudian didefinisikan secara kuantitatif dan dicari penyelesaian melalui legitimasi teks keagamaan.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi...*, hal. 58. lihat juga *Khaled M.Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Figh Otoriter ke Figh Otoritatif*, terj. R. Cecep Lukman Yasin, ( Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2003),hal. 174-175.

Selebihnya diperlukan sebuah pendekatan sosio historis terhadap bangunan teologis, karena bagaimanapun sebuah kepercayaan atau keyakinan harus dilihat sebagai suatu kenyataan yang mempunyai kesatuan mutlak dengan waktu, tempat, kebudayaan, golongan dan lingkungan di mana kepercayaan atau keyakinan itu muncul. Sehingga antara teologi vis a vis dengan realitas yang ada dapat berdialog dan dapat menghasilkan sebuah sintesa berupa sebuah formulasi teologi baru. Sebuah formulasi teologi yang tidak hanya berbicara tentang kesucian langit, kemutlakan Tuhan melainkan juga turut memainkan peran (revolusioner) dalam peningkatan kualitas kehidupan manusia dan menempatkan manusia pada hakikat kemuliaannya. Formasi teologis semacam inilah yang idealnya dijadikan sandaran dakwah modern dengan sasaran akhir terwujudnya sebuah transformasi sosial masyarakat.

#### C. Membumikan Nilai Transendental Menuju Transformasi Sosial

Berangkat dari sebuah keyakinan teologis bahwa Tuhan merupakan sumber kebaikan, kesucian dan keadilan, maka hal ini berimplikasi pada hadirnya pemahaman bahwa Tuhan tidak pernah mengekang kebebasan manusia dan Tuhan tidak pernah menginginkan terjadinya penindasan atas sesama makhluk. Tuhan telah menciptakan segala sesuatu berdasarkan keadilan dan menginginkan manusia yang telah diberikan kebebasan untuk selalu menegakan supremasi keadilan dalam kehidupannya. Islam menggambarkan manusia sebagai makhluk yang merdeka, dan karena hakikat kemerdekaannya itulah manusia menduduki tempat yang sangat terhormat dalam struktur

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Seyyed Hossein Nasr, *The Heart of Islam: Pesan-Pesan Universal Islam untuk Kemanusiaan*, terj. Nurasiah Fakih Sutan Harahap, (Bandung: Mizan, 2003), hal. 290.

realitas. Penganugerahan potensi rasio merupakan spesifikasi yang membuat manusia berada di atas makhluk lainnya.<sup>19</sup> Karena itu manusia harus selalu mengorientasikan segenap penilaian dan konstruksi hidupnya di atas prisip-prinsip rasional.

Dalam bahasa al-Qur'an manusia menempati posisi penting sebagai khalifah Allah (vicegerent of Allah) di muka bumi.<sup>20</sup> Tugas manusia adalah untuk memenuhi (to fulfill) karya kreatif Tuhan di alam semesta. Kemuliaan ini menjadi tonggak manusia dalam menjalankan dakwah ke arah yang lebih baik. Predikat ini memberikan gambaran kepada kita bahwa seolah-olah Tuhan mempercayakan kekuasaan-Nya kepada manusia untuk mengatur dunia ini. Untuk itu, dalam menjalankan kepercayaan Tuhan manusia harus meletakkan kontrol diri bagi dirinya, agar prestasi yang dicapainya tidak terkotori oleh kasus-kasus penyelewengan moral.

Penekanan pada kemuliaan manusia ini sebenarnya merupakan suatu konsepsi Islam yang sangat revolusioner, jika diingat bahwa kedudukan manusia seperti ini bahkan tidak pernah diberikan oleh humanisme Eropa pasca renaisans. Dalam konsepsi teologis mengenai hubungan antara manusia dengan Islam, justru mengajarkan pembebasan, bukan pengekangan. Menurut aktualisasi diri manusia hanya dapat terwujud dengan sempurna dalam pengabdian kepada Penciptanya. Dan ini jelas merupakan pembebasan yang sejati.<sup>21</sup> Sebagai makhluk dibolehkan hanya mempunyai manusia hubungan pengabdian kepada Allah bukan kepada sesembahan-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>'Abdul Mun'im Muhammad Khallaf, *Agama dalam Perspektif Rasional*, (Jakarta: Pustaka Fidaus, 1992), hal. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Mulyadhi Kartanegara, *Mozaik Khazanah Islam: Bunga Rampai dari Chicago*, ( Jakarta: Paramadina, 2000),hal. 99

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi,* (Bandung: Mizan, 1998), hal.162.

sesembahan palsu seperti yang kita kenal dalam *folklore* dan mitologi-mitologi.

Islam merupakan sebuah humanisme, yaitu agama yang sangat mementingkan manusia sebagai tujuan sentral, tetapi berbeda dengan prinsip-prinsip filsafat dan prinsip-prinsip agama lain, humanisme Islam adalah humanisme teosentrik. Artinya ia merupakan sebuah agama yang memusatkan dirinya pada keimanan terhadap Tuhan, dengan mengarahkan perjuangannya untuk kemuliaan peradaban manusia. Prinsip humanisme teosentrik inilah yang akan ditransformasikan sebagai nilai yang dihayati dan dilaksanakan sepenuhnya dalam masyarakat dan budaya. Semua gerak positif ini harus menyatu dalam misi dakwah Islamiyah dalam mengiring masyarakat ke arah perbaikan prilaku dan budaya umat.

Berangkat dari posisi manusia sebagai wakil Tuhan di semesta. maka manusia berkewaiiban alam memproklamirkan keberadaan Tuhan sebagai sumber kesucian dalam realitas empiris. Dengan kata lain manusia harus menentang segala bentuk realitas yang berseberangan dengan nilai kesucian Tuhan dan semua pemikiran yang mengatasnamakan Tuhan dalam melegitimasi penyimpangan moral vang mereka lakukan. Kita berkeyakinan bahwa Tuhan mustahil berlaku buruk dan Zat-Nya suci dari sifat zalim dan aniaya.

Keimanan terhadap keadilan Ilahi akan berpengaruh besar dalam membenahi prilaku manusia. Pertama, sebagai kontrol terhadap penyimpangan, dimana dengan meyakini bahwa ucapan dan perbuatannya senantiasa berada di bawah pengawasan Tuhan tentu seseorang tidak akan meremehkan perbuatannya sekecil apapun. Hal ini membawa kepada kesadaran eskatologis bahwa kelak segenap perbuatan yang pernah dilakukannya akan diganjar secara adil. Kedua, Berprasangka baik, dalam artian bahwa seseorang yang mengimani keadilan Tuhan

akan berprasangka baik terhadap sistem yang beroperasi di jagat alam ini. Hal ini akan menimbulkan keyakinan bahwa hukum alam tidak pernah secara otoriter "mendikte" kebebasan manusia. *Ketiga*, keimanan terhadap keadilan Tuhan merupakan faktor penggerak timbulnya keadilan dalam konteks kehidupan Individu maupun masyarakat.<sup>22</sup> Dengan demikian orang yang meyakini keadilan Tuhan, tentu akan mudah menerima keadilan dalam hidupnya baik sebagai individu maupun masyarakat.

Aktualisasi nilai positif teologi idealnya sangat memainkan peranan dalam perubahan sosial yang menjadi misi dakwah Islam. Tetapi selama ini teologi terkesan tidak mampu berperan dalam realitas empiris, teologi hanya berbicara pada tataran teoritis dan tidak merambah pada praksis, implikasinya teologis hanya bisa berbicara pada tataran wacana tidak dapat menunjukkan eksistensinya dalam proses transformasi sosial.<sup>23</sup> Padahal nilai-nilai Islam pada dasarnya bersifat *all-embrancing* bagi penataan sistem kehidupan sosial, politik, ekonomi dan budaya. Oleh karena itu, tugas terbesar Islam sesungguhnya adalah melakukan transformasi sosial dan budaya dengan nilai-nilai itu.

Proyek transformasi ini setidaknya harus melalui dua dimensi pokok untuk dapat memunculkan energi revolusioner Islam. *Pertama*, Pengujian kembali atas *alturath al-Islami* yang dengannya kita akan dapat menemukan dilema-dilema yang ada dalam konstruk teologi Islam. Dilema-dilema (*anomali*) ini kemudian diminimalisir dengan memunculkan semangat modernitas dalam rangka memberikan respon terhadap berbagai tantangan. *Kedua*, transformasi dan perumusan "teologi revolusioner Islam", melalui proses *min al-'aqidah ila al-thawrah*, dari keimanan

<sup>22</sup>Muhsin Qiraati, *Mencari Tuhan: Mengapa dan Bagaimana*, terj. Muhammad Bafaqih, (Bogor: Cahaya, 2001), hal.81.

 $<sup>^{23}</sup>$  Komaruddin Hidayat, *Menafsirkan Kehendak Tuhan*, (Jakarta: Teraju, 2004), hal. 191.

kepada revolusi. Transformasi dan perumusan ini berangkat dari pengujian pada dimensi pertama, dengan menggunakan sumber-sumber keimanan sebagaimana terdapat dalam *alturath*, yang pada akhirnya akan menghasilkan teologi revolusioner yang diharapkan dapat mengembalikan citra Islam sebagaimana masa-masa kegemilangannya.

Secara teks seluruh kandungan nilai teologi Islam memang bersifat normatif dan transenden karena memang didasarkan pada sumber wahyu. Ada dua cara bagaimana nilai-nilai teologi normatif itu menjadi operasional dalam kehidupan sehari-hari. *Pertama* nilai-nilai teologi normatif itu diaktualkan langsung menjadi prilaku. Aktualisasi ini berarti kita dituntut untuk dapat menerapkan semua pesan moral teologis dalam kehidupan bermasyarakat. Cara *kedua* mentransformasikan nilai-nilai normatif menjadi teori ilmu sebelum diaktualisasikan ke dalam prilaku.

Jika kita ingin melakukan restorasi terhadap masyarakat Islam dalam konteks masyarakat modern maka kita harus melakukan pendekatan yang menyeluruh dari pada sekedar pendekatan legal. Metode untuk transformasi nilai melalui teori ilmu untuk kemudian diaktualisasikan dalam praksis, memang membutuhkan proses melalui beberapa fase formulasi: teologi - filsafat sosial - teori sosial - perubahan sosial.<sup>24</sup> Aktualisasi ini tentunya merupakan proyek terberat dalam upaya pembumian nilainilai normatif ke dalam realitas praksis.

Berangkat dari kedua cara di atas, maka tugas kita sebagai khalifah Allah harus dapat membumikan nilai-nilai transendental ketuhanan yang selama ini kita pahami sebagai pernyataan normatif ke dalam bentuk prilaku atau sebuah teori sosial. Artinya kita harus merestorasi individu dengan sifat positif ketuhanan, sehingga menjadikan kita sebagai agen penegak berkeadilan, menentang Kesewenang-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Kuntowijoyo, *Paradigma Islam...*, hal.170.

wenangan dan segala bentuk penyimpangan sosial lainnya. Dengan kata lain manusia harus dapat mengaplikasikan ruh ketuhanan di alam raya yang tentunya harus dimulai sebuah rekontruksi teologis yang revolusioner dan membumi. Sudah menjadi aksioma yang terbantahkan bahwa semua penyimpangan yang terjadi dalam realitas disebabkan oleh ketidakadilan dan kesewenang-wenangan. Yang bertanggung jawab atas penyelewengan moral tentulah bukan Tuhan, melainkan kesalahan mutlak masyarakat manusia yang lalai untuk menunaikan tugas sosialnya dengan sebagai wakil Tuhan.

Upaya rekayasa sebuah sistem teologis masa depan yang mengarah kepada perubahan sosial merupakan sebuah keniscayaan. Dalam proses perubahan sosial dibutuhkan sebuah teologi yang revolusioner yang dapat menekan semua bentuk penyimpangan sekaligus mengejawantahkan nilai transendental kelahian dalam kehidupan praktis. Bagaimanapun teologi yang dianggap transformatif adalah teologi yang bisa menunjukkan eksistensinya dalam sebuah perkembangan peradaban manusia yang terus berkembang secara dinamis.

Rekayasa teologis masa depan yang ditawarkan tentunya harus dimulai dari sebuah paradigma baru dengan melakukan refleksi dari bawah ke atas, dari realitas diproyeksikan pada teks-teks keagamaan. Teologis dimaknai sebagai proyeksi realitas terhadap pesan dari alam transendendal berupa teks normatif. Dengan demikian akan memunculkan sebuah formulasi teologis yang dari perpaduan alam merupakan sintesis pesan transendental (al-Our'an) dan realitas empiris yang senantiasa berubah. Rekayasa pengabungan ini dengan sendirinya akan menjadikan sistem teologi hidup dalam realitas empiris, sehingga teologi tidak lagi terkesan elitis melainkan akan memberi kesan populis. Model teologi inilah yang idealnnya menjadi sandaran dakwah modern.

## Bab III REKONTRUKSI TEOLOGI BERBASIS KEADILAN MENUJU TRANSFORMASI SOSIAL

#### Α. Prinsip Keadilan dalam Konstruksi Teologi

Berangkat dari sebuah asumsi bahwa pembentukan konstruksi teologis selalu dipengaruhi oleh mengitarinya, semangat zaman yang maka rekonstruksi teologi merupakan sebuah keniscayaan. Sebagai sebuah bentukan tradisi, teologi telah menjadi doktrin yang membentuk cara pandang dan berfikir umat dalam sejarah dan kekinian. Sejarah mencatat bahwa teologi pernah dijadikan basis legitimasi kekuasaan pemerintahan yang mempertahankan status quo. Sebaliknya sejarah juga mencatat bahwa teologi bisa berubah menjadi energy revolusioner yang menentang kezaliman dalam penegakan supremasi keadilan. Berpijak pada dinamika sejarah jelas bahwa teologi akan memiliki otoritas dalam sebuah proses perubahan sosial.

Realitas kekinian umat Islam yang secara peradaban teringgal dalam berkompetisi dengan peradaban lain menjadikan upaya rekonstruksi teologis sebagai sebuah alternatif yang niscava. Provek rekonstruksi yang merumuskan system teologi yang mengedepankan prinsip keadilan sebagai ruh Ilahi yang harus ditegakkan dalam realitas sosial. Rumusan teologi semacam ini secara aksiologis diharapkan dapat memenuhi kebutuhan intelektual sekaligus membawa kepada perubahan sosial yang berkeadilan.

Wacana tentang penting prinsip keadilan dalam konteks pemikiran Islam kontemporer telah muncul ke permukaan sebagai sebuah keniscayaan historis. Muncul wacana ini setidaknya dipicu oleh realitas yang terjadi dalam masyarakat berupa ketimpangan sosial yang jauh dari nilai keadilan. Para pemikir Islam mulai "gelisah" untuk mencari solusi atas persoalan yang dihadapi masvarakat Islam. Dalam konteks ini kita kenal beberapa pemikir yang telah memunculkan karya-karya yang diharapkan menjadi energi revolusioner dalam penegakan supremasi keadilan. Tokoh dimaksud antaranya Hassan Hanafi yang mencetus Al-Yasar Islami, Ziaul Haque dengan karyanya Revelation and Revolution in Islam, Asghar Ali Engineer dengan karyanya Islam and Liberation Teology dan Madjid Khadduri dengan bukunya The Islamic Conseption of Justice.

Pembicaraan konsep keadilan sebagai sebuah citacita dalam kehiduapan manusia pada hakikatnya mengakar dalam berbagai doktrin teologis dengan cara pandang yang beragam. Dalam perspektif sejarah teologi, diskursus tentang keadilan telah menjadi suatu perdebatan yang tak berkesudahan antara dua kutup ekstrim aliran telogis yang berseberangan. Kedua kutup ekstrim yang dimaksud adalah jabariah yang bersifat fatalis deterministik dengan mengedepankan kemutlakan Tuhan di satu pihak, dan Qadariyah yang lebih mengutamakan kebebasan dan tanggung jawab manusia¹ di pihak yang lain.

Dalam dinamika perdebatan antara neo-Qadariyah dan neo- Jabariyah dari generasi berikutnya menampakkan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> T. Safir Iskandar Wijaya, *Falsafah Kalam: Kajian Teodisi Filsafat Teologis Fakhr al-Din al-Razi*, (Lhokseumawe: Nadiya Foundation, 2003), hal. 149-150.

suatu tingkat sofistikasi yang lebih tinggi dan bermula untuk berkosentrasi pada hakikat keadilan. Apakah hal itu sebagai pernyataan dari Kemahakuasaan Allah atau keadilan yang inheren dalam diri-Nya dan tentang bagaimana direalisasikan di muka bumi.

Ambiguitas pemahaman dan distorsi pemahaman keadilan turut diperkeruh oleh kepentingan politik, di mana para penguasa yang ingin mempertahankan status quo mempersempit makna keadilan, dengan cara menisbahkan ketidakadilannya sebagai ketetapan Tuhan yang harus diterima masyarakat.² Dengan kata lain pemahaman keadilan dalam perspektif teologis telah dipengaruhi suatu proses transendensiasi politik (ta'ali bi al-siyasah), atau menggunakan agama untuk kepentingan kekuasaan sekaligus pengaruh politisasi ajaran-ajaran transenden (tasyis al-muta'ali). Tidak hanya dalam persoalan keadilan, keterpengaruhan politik terhadap ajaran transenden dan sebaliknya telah menghiasi perumusan konstruksi teologi pada umumnya.

Beranjak dari sebuah kesadaran bahwa akar semua ketimpangan sosial dimulai dari krisis keadilan, di mana realitas acap memperlihatkan fenomena sosial yang bertolak belakang dengan misi keadilan sejati sebagai ruh ketuhanan, maka diperlukans sebuah rumusan teologis bervisi revolusioner yang menjadi energy penggerak dalam menentang ketidakadilan dan kesewenang-wenangan. Semangat revolusioner semacam inilah yang menjadi citacita ideal teologi kontemporer. Sebagai wujud dialogis zamannya teologi kontemporer intelektual dengan setidaknya harus memiliki karakteristik yang menentang kemapanan atau status qou yang melindungi orang yang berhadapan dengan orang miskin, memainkan peranan dalam membela kelompok tertindas yang tercerabut hak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muhammad 'Abid al-Jabiri, *Post-Tradisionalisme Islam*. (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2000) hal. 51

miliknya dengan memperjuangkan kepentingan dan membekali mereka dengan ideologi revolusioner dalam melawan kelompok penindas yang mengangkangi nilai keadilan. Selebihnya teologi modern tidak hanya mengakui konsep bahwa manusia itu bebas menentukan nasibnya sendiri.<sup>3</sup> Sehingga menghasilkan pemahaman taqdir yang didasarkan pada sintesis tawar-menawar antara kecenderungan mengedepankan kemutlakan Tuhan dan kebebasan manusia.

Dari serangkaian uraian di atas, maka bab ini akan mengelaborasi konstruksi teologis yang berbasis keadilan yang diharapkan dapat memenuhi kebutuhan intelektual sekaligus dapat menjadi energy revolusioner dalam transformasi sosial.Konstruksi diatas dibina berdasarkan pemahaman bahwa teologi merupakan sebuah disiplin pengetahuan yang mandiri bukan sebagai kepercayaan yang bersifat dogmatis. Dengan berpijak dari sebuah asumsi bahwa pembetukan konsrtuksi teologi mempunya kaitan dengan sejarah atau semangat zaman yang mengitarinya, maka tulisan dalam bab ini akan dengan mengunakan pendekatan sejarah dijalankan (historical approach) dan pendekatan hermeuneutik (hermeneutical approach) dan difokuskan pada penelitian kepustakaan (library research).

# B. Keadilan: Seputar Konflik Politik dan Perdebatan Teologi

Sebelum sampai pada pemahaman substansial tentang keadilan dalam pembicaraan teologis terlebih dahulu harus dimulai dari pemahaman makna keadilan secara umum. Keadilan adalah bentukan kata jadian dari kata "adil" yang terambil dari bahasa Arab "adl". Kamuskamus bahasa Arab mengkonfirmasikan bahwa kata ini

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi Pembebasan*, terj. Agung Prihantoro, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), hal. 1-2.

<sup>44|</sup> Wacana Teologi Transformatif

mulanya berarti "sama". Persamaan tersebut sering dikaitkan dengan hal-hal yang bersifat immaterial.<sup>4</sup> Dalam *Kamus Besar Bahasa Indonesia* kata adil diartikan: tidak berat sebelah atau tidak memihak, berpihak kepada kebenaran dan tidak sewenang-wenang.

Dalam tata cara pergaulan sesame manusia, mungkin tidak ada prinsip atau padangan dasar yang sedemikian didambakan umat manusia dalam sejarahnya seperti keadilan. Prinsip keadilan selalu mengakar dalam makna keseimbangan (al-mizan), yaitu sikap tanpa berlebihan, baik ke kanan atau ke kiri. Karenanya kemampuan berbuat adil senantiasa dikaitkan dengan kearifan (wisdom),<sup>5</sup> suatu kualitas pribadi yang diperoleh disebabkan adanya pengetahuan yang menyeluruh dan seimbang tentang sesuatu perkara

Dalam ajaran Islam, perintah untuk menegakkan keadilan dalam kehidupan masyarakat merupakan pesan moral yang utama. Al-Qur'an menempatkan keadilan sebagai bagian integral dari taqwa, yang tidak hanya dipahami sebagai sebuah konsep ritualistik, namun juga secara integral terkait dengan keadilan sosial dan ekonomi. Sangat disayangkan bahwa pemerintahan Islam pasca kepemimpinan Rasullullah, lebih tepatnya ketika pemerintahan dinasti telah menghancurkan struktur sosial dan kemudian semakin diperparah dengan vang adil membuat peraturan-peraturan yang justru menindas.6 Kebijakan ini telah mengebiri semangat revolusi Islam, namun sekarang yang tinggal hanyalah sebuah kerang yang kosong (empty shell).

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nurcholish Madjid, *Pintu-Pintu Menuju Tuhan*, (Jakarta: Paramadina.1999), hal. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ashgar Ali Engineer, Islam dan Teologi..., hal. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Madjid Khadduri, *Teologi Keadilan:Perspektif Islam*, terj. Mukhtar Zoerni dan Joko S. Kahhar, (Surabaya: Risalah Gusti, 1999), hal, 57.

Seirama dengan pemaknaan keadilan secara umum, keadilan dalam perbincangan teologis juga bermakna ketidakberpihakan kepada ketidakbenaran dan kesewenang-wenangan. Keadilan dipahami sebagai pesan moral yang berasal dari Tuhan yang harus mengejawantah dalam segala bentuk prilaku manusia bahkan sebagai salah satu sifat ketuhanan

Keadilan teologis adalah keadilan yang sesuai dengan doktrin yang ditetapkan oleh para teolog sehubungan dengan sifat Kehendak (iradah) Allah dan Esensinya. Walaupun para teolog sepakat bahwa keadilan teologis berasal dari Allah, mereka tidak sependapat menganai apakah itu merupakan pernyataan Kehendak dan Kekuasaan-Nya atau pernyataan tentang Esensi dan Percabangan Kesempurnaan-Nya. pendapat memunculkan dua mazhab teologis yang berbeda secara diametral, yaitu Jabariah yang cenderung memahami wahyu secara tekstual dan Qadariyah yang lebih bersifat rasionalis kontekstual. Masing-masing menekankan pada salah satu sifat Allah dan mengakibatkan suatu perdebatan tak berakhir tentang hakikat keadilan dan kesempurnaan manusia untuk merealisasikannya di muka bumi.

Teologi Islam mulai bergulat dengan masalah kehendak bebas *vis a vis* ketundukan pada taqdir (determinisme)<sup>7</sup> dimulai setelah munculnya pemerintahan Bani Umayyah. Tetapi perhatian utama mereka pada hakikatnya adalah kepentingan politik bukan teologis dalam pengertian yang kaku. Syaikh 'Abdul Halim Mahmud dalam bukunya Al-Tafkir al Falsafi fi al- Islam

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Determinisme adalah suatu pandangan bahwa sesuatu yang ada atau terjadi memiliki penyebab dank arena itu manusia tidak bebas. Hubungannya adalah bahwa penyebab menyebabkan efek yang ditimbulkan tidak terlekakkan, sehingga perbuatan, pilihan dan keputusan manusia, karena tidak terelakkan maka pastilah tidak bebas. Mark Rowlands, *Menikmati Filsafat melalui Film Science Fiction*, terj. Sofia Mansoor, (Bandung: Mizan, 2004), hal. XIX.

menyebutkan bahwa Mu'awiyah menetapkan dalam jiwa masyarakat bahwa kekuasaan yang diperolehnya adalah atas *qadha* dan qadar Allah. Ia pun menyebarluaskan ide ini serta untuk mendorong masyarakat untuk menganut paham Jabariyah ini dengan berbagai cara.<sup>8</sup>

Setidaknya ada dua kepentingan politik yang diinginkan penguasa Umayyah dengan menganjurkan masvarakat menganut paham Jabariah ini, pertama untuk mencari legitimasi pembenaran atas kebobrokan moral penguasa di mata masyarakat. Kedua, untuk meredam munculnya gerakan revolusi dari masyarakat untuk menentang kekuasaan mereka. Mu'awiyah pernah berpidato di hadapan para penentangnya dalam persoalan pengangkatan anaknya Yazid ini merupakan mahkota, ia mengatakan "sesungguhnya perkara Yazid ini merupakan ketetapan (tagdir) Allah dan hamba-hamba Allah tidaklah memiliki kebebasan untuk menentukan nasib mereka sendiri...".9 Demikian penguasa Umayyah telah melakukan transendensiasi politik (ta'ali bi alatau menggunakan doktrin siyasah), agama demi kekuasaan politik meski harus mengorbankan konsep keadilan Islam sebagai pesan moral agama dan mereduksi tagwa menjadi sekedar konsep ritualistik.

Konsep predeterminisme Jabariah yang dikembangkan penguasa Umayyah kemudian mendapatkan kritikan tajam dari kaum Qadariyyah yang mengangkat doktrin kebebasan dan tanggung jawab manusia. Mereka mengatakan bahwa manusia bertanggung jawab sendiri atas perbuatan-perbuatannya, dan bahwa mereka telah dibekali oleh Tuhan potensi penalaran yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Abdul Halim Mahmud, *Al-Tafkir al-Falsafi fi al-Islam*, (Beirut: Maktabah al-Madrasah, 1982), hal. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Muhammad Abid Al-Jabiri, Agama, Negara dan Penerapan Syariah, terj. Mujiburrahman, (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), hal. Vii.

memungkinkannya membedakan antara kebaikan dan keburukan. Karena itu manusia harus senantiasa mengorientasikan segenap penilaian dan konstruksi hidupnya di atas prinsip-prinsip rasional. Substansi paham Qadariyah dalam pemikiran teologi sepenuhnya kemudian terakomodir dalam aliran Mu'tazilah.<sup>10</sup>

Mu'tazilah yang dikenal sebagai kaum rasionalis Islam memandang manusia sebagai pusat perhatian Tuhan yang terlihat dari ayat-ayat-Nya. Tolok ukur yang digunakan selalu berada dalam ruang lingkup kemanusiaan (humanism centris). Persoalan taqdir<sup>11</sup> dan kebebasan bagaimanapun akan bersinggungan denga persoalan

Muktazilah adalah mazhab rasional dalam sejarah teologi Islam yang mengutamakan nalar dan mengakui kebutuhan mutlaj akan keadilan Tuhan dan kehendak bebas manusia, sebutan ini diberikan untuk menunjuk jenis orientasi teologi mereka. Khaled Abou el-Fadl, Melawan Tentara Tuhan: Yang Berwenang dan Yang Sewenang-wenang dalam Wacana Islam, terj. Kurniawan Abdullah, (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2001), hal. 96.

<sup>11</sup> Dalam bahasa Arab kata taqdir berasal dari kata Qadara dapat berarti mengukur, kadar, banyak jumlahnya, dan sebagainya. Menurut Ouraish Shihab, bahwa dikatakan "Allah telah menakdirkan demikian". maka Allah telah member kadar/batas/ukuran tertentu dalam diri, sifat atau kemampuan maksimal makhluknya. Quraish Shihab, Wawasan al-Our'an: Tafsir Maudhui atas Pelbagai Persoalan Umat, (Bandung: Mizan, 2000), hal..61. Dalam perspektif teologis taqdir merupakan salah satu soal fundamental spesifikasi dan prinsip-prinsip dasar pembagian aliran kalam. Jabariah (fatalism) meyakini taqdir sebagai ketetapan Tuhan atas manusia sejak azali (predeterminisme). Aliran Qadariyah (free will) menafsirkan taqdir sebagai ketetapan-ketetapan Tuhan (sunnatullah) dalam alam maujud secara potensial di mana manusia masih diberi kebebasan penuh untuk mengatur kehendaknya. Sementara aliran Asyariyah yang mencoba menjembatani kedua kutup ekstrim (Jabariyah dan Qadariyyah) kemudian memunculkan teori al-Kasb yang memposisi taqdir sebagai ketetapan Tuhan sekaligus bahagian dari ikhtiar manusia. Al-Syahrastani. Al-Milal wa al- Nihal: Aliran-Aliran Teologi dalam Islam, terj. Syuaidi Asy'ary, (Bandung: Mizan, 2004), hal. 34-36. Lukman Hakim " Taqdir dalam Perspektif Teologis dan al-Qur'an" dalam Jurnal Substantia, vol. 5, no. 1, (2003), hal. 97-100.

keadilan. Pandangan tentang keadilan (*al-adl*) merupakan salah satu dari lima asa (al-ushul al-khamsat) dari doktrin Mu'tazilah yang sarat dengan tendensi *antroposentris*.

Prinsip *al-adl* dalam doktrin Mu'tazilah, berarti Allah tidaklah akan berbuat zalim dan aniaya. Bila manusia melakukan perbuatan kejahatan, seperti korupsi, kolusi, nepotisme, menindas dan berbagai penyimpangan lainnya moral tidaklah mungkin dinishahkan secara disandarkan kepada Tuhan, karena tidak mungkin Dia menciptakan perbuatan-perbuatan itu dan manusia lebih lavak menciptakan perbuatan-perbuatan itu Menurut Abdul Jabbar, seorang tokoh Mu'tazilah, siapa saja vang berpendapat bahwa Tuhan yang mengadakan atau menciptakan perbuatan manusia maka ia telah terjerumus dalam kesalahan yang sangat jauh. 12

Inilah makna *al-adl*, yang pada hakikatnya adalah berarti kebebasan dan kehendak manusia, serta kemampuan untuk bertindak dan berbuat termasuk memikul tanggung jawab atas perbuatannya. Tegasnya kebebasan dalam berkehendak merupakan penting dan antualisasi keadilan Tuhan dalam teori-teori yang dibawa Mu'tazilah. Penyaliban dan penodaan kebebasan manusia pada hakikatnya mengorbankan fitrah manusia, oleh karenanya manusia sebagai makhluk yang bertanggung jawab tidaklah bersifat fatalis dan apatis tetapi adalah makhluk yang qadar.

Mu'tazilah menganggap bahwa manusia sepenuhnya bertanggung jawab secara moral pada tindakannya dan menyangkal segala bentuk taqdir dalam

<sup>12</sup> Abdul Jabbar, *Al-Mugni di Abwab al-Tauhid wa al-'Adl*, Jilid.I (Mesir: Wizarat al-Tsaqafah, 1965), hal. 41-45.

<sup>13</sup> Muhammad Abid al-Jabiry, Post-tradisionalisme..., hal. 48. Ibrahim Madkour, Aliran-Aliran dan Teori Filsafat Islam, terj. Yudian Wahyudi Asmin, ( Jakarta: Bumi Aksara, 1995), hal. 134-138. Abdul Jabbar, Syarh al-Ushul al-Khamsah, ( Kairo: Maktabah Wahbah, 1996), hal. 103.

pemahaman sebagai *predeterminisme*. Pertimbangan moral dan kesucian zat Tuhan adalah yang terpenting dari prinsip keadilan yang mereka bangun. Sumbangan mereka yang paling brillian adalah distingsi antara tindakan dan kemampuan bertindak. Sementara semua kemampuan berasal dari Allah, sementara tindakan adalah dari manusia. Bagi mereka semua tindakan adalah kreasi (*muwalladah*) dan tidak ada tindakan yang berasal dari ketiadaan (*ex-nihilo*).<sup>14</sup>

tindakan-tindakan Dalam muwalladah terdapat beberapa yang merupakan hasil kausalitas alamiah di mana manusia tidaklah dituntut bertanggung jawab, seperti mencerna, bernafas, daya berat dan sebagainya. Namun ia bertanggung jawab terhadap tindakan yang akibatnya merupakan inisiatif atau arahan intevensi manusia. Lebih jauh Mu'tazilah berpendapat bahwa Tuhan adalah keadilan Mutlak, secara moral Ia tidak akan menyimpangkan manusia dan kemudia menghukumnya karena penyimpangan itu. Secara ganeologis pemikiran semacam ini tidak berlebihan, karena tujuan akhir dari prinsip keadilan yang mereka adalah menempatkan Tuhan sebagai zat yang Maha Suci dan Maha Adil. Tuhan yang tidak menghendaki ketidakadilan, tidak pula memerintahkan kejahatan dan penyimpangan.

Terlepas dari adanya berbagai macam pemahaman keadilan sebagai wacana teologis, prinsip keadilan yang diusung rasionalis Mu'tazilah mendasarkan diri pada semangat moral dengan tujuan memelihara kesucian zat Tuhan (purification of God) dari segala bentuk penyimpangan yang dilakukan manusia. Mu'tazilah juga mencoba membumikan keadilan sebagai esensi ketuhanan

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>.Muhammad 'Ata al-Sid, *Sejarah Kalam Tuhan: Kaum Beriman Menalar al-Qur'an Masa Nabi, Klasik dan Modern*, terj. Ilham B. Saenong, (Jakarta: teraju, 2004), hal. 255.

dalam kehidupan manusia, karena memang karakteristik teologis yang mereka bangun diarahkan untuk kepentingan manusia (humanism purposive). Dengan kata lain manusia sejatinya mengapresiasikan prinsip keadilan yang berasal dari Tuhan dalam segala aspek kehidupannya.

#### C. Membumikan Keadilan Tuhan Menuju Transformasi Sosial.

Bertolak dari sebuah keyakinan teologis bahwa Tuhan Maha Adil (al-Adil) juga keadilan (al-Adl), maka hal ini berimplikasi pada hadirnya pemahaman bahwa Tuhan tidak pernah mengekang kebebasan manusia. Tuhan telah menciptakan segala sesuatu berdasarkan keadilan dan menginginkan manusia yang telah diberikan kebebasan untuk selalu menegakkan supremasi keadilan dalam kehidupannnya. 15 Islam menggambarkan manusia sebagai merdeka, makhluk dank arena yang kemerdekaannya itulah manusia menempati tempat yang sangat terhormat dalam struktur realitas. Penganugerahan potensi rasio merupakan spesifikasi yang membuat manusia berada di atas makhluk lainnya.<sup>16</sup> Karena itu manusia harus selalu mengorientasikan segenap penilaian dan konstruksi hidupnya di atas prinsip-prinsip rasional.

Dalam bahasa al-Qur'an manusia menempati posisi penting sebagai khalifah Allah (*vicegerent of Allah*) di muka bumi.<sup>17</sup> Dengan demikian tugas manusia adalah untuk memenuhi (*to fulfill*) karya kreatif Tuhan di alam semesta. Predikat ini memberikan gambaran kepada kita bahwa seolah-olah Tuhan mempercayakan kekuasaan-Nya

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Sayyed Hossein Nars, *The Hart of Islam: Pesan-Pesan Universal Islam untuk Kemanusiaan*, terj. Nurasiah Fakih Sultan Harahap, (Bandung: Mizan, 2003), hal. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Abdul Mun'im Muhammad Khallaf, *Agama dalam Perspektif Rasional*, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1992), hal. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Mulyadhi Kartanegara, *Mozaik Khazanah Islam, Bunga Rampai dari Chicago*, (Jakarta: Paramadina, 2000), hal. 99.

kepada manusia untuk mengatur dunia ini. Untuk itu, dalam menjalankan kepercayaan Tuhan, manusia harus meletakkan control diri bagi dirinya, agar prestasi yang dicapainya tidak terkotori oleh kasus-kasus penyelewengan moral

Penekanan pada kemuliaan manusia sebenarnya merupakan suatu konsepsi Islam yang sangat revolusioner, jika diingat bahwa kedudukan manusia seperti ini bahkan tidak pernah diberikan oleh humanism Eropa pasca renaissance. Dalam konsepsi teologis mengenai hubungan antara manusia dengan Islam, justru mengajarkan pembebasan, bukan pengekangan. Menurut Islam aktualisasi diri manusia hanya dapat terwujud dengan sempurna dalam pengabdian kepada Penciptanya. Aktualisasi ini jelas merupakan pembebasan yang sejati. 18 Sebagai makhluk manusia hanya dibolehkan mempunyai pengabdian kepada Allah bukan kepada sesembahan palsu seperti yang dikenal dalam folklore dan mitologi-mitologi.

Islam merupakan sebuah humanism, yaitu agama yang sangat mementingkan manusia sebagai tujuan sentral, tetapi berbeda dengan prinsip-prinsip filsafat dan prinsip-prinsip agama lain. Humanisme Islam adalah humanism teosentrik, artinya ia merupakan sebuah agama yang memusatkan dirinya pada keimanan terhadap Tuhan, dengan mengarahkan perjuangannya untuk memuliakan peradaban manusia, Prinsip humanisme teosentrik inilah yang akan ditransformasikan sebagai nilai yang dihayati dan dilaksanakan sepenuhnya dalam masyarakat dan budaya

Berangkat dari posisi manusia sebagai wakil Tuhan di alam semesta, maka manusia berkewajiaban memproklamirkan keberadaan Tuhan sebagai zat yang

<sup>18</sup> Kuntowijoyo, *Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi*, (Bandung: Mizan, 1998), hal. 162.

<sup>52</sup> Wacana Teologi Transformatif

Maha Adil dalam realitas empiris. Dengan kata lain manusia harus menentang segala bentuk realitas yang berseberangan dengan tuntutan keadilan dan semua pemikiran yang mengatasnamakan Tuhan dalam melegitimatisir semua penyimpangan moral yang mereka lakukan. Kita berkeyakinan bahwa Tuhan mustahil berlaku buruk dan Zat-Nya suci dari sifat zalim dan aniaya.

Keimanan terhadan keadilan Ilahi akan berpengaruh besar dalam membenahi prilaku manusia. Pertama, sebagai kontrol terhadap penyimpangan, di mana dengan meyakini bahwa ucapan dan perbuatannya senantiasa berada di bawah pengawasan Tuhan. Dengan demikian tentu seseorang tidak akan meremehkan perbuatan sekecil apapun. Hal ini membawa kepada kesadaran eskalogis bahwa kelak segenap perbuatan yang pernah dilakukannya akan diganjar secara adil. Kedua, berprasangka baik, dalam artian bahwa seseorang yang mengimani keadilan Tuhan akan berprasangka baik terhadap sistem yang beroperasi di jagat ala mini. Hal ini akan menimbulkan keyakinan bahwa hukum alam tidak pernah secara otoriter "mendikte" kebebasan manusia. Ketiga, keimanan terhadap keadilan Tuhan merupakan faktor penggerak timbulnya keadilan dalam konteks kehidupan individu maupun masyarakat.<sup>19</sup> demikian orang yang meyakini keadilan Tuhan, tentu akan mudah menerima keadilan dalam hidupnya baik sebagai individu maupun masyarakat.

Aktualisasi nilai positif teologi idealnya sangat memainkan peranan dalam perubahan sosial. Tetapi selama ini teologi terkesan tidak mampu berperan dalam realitas empiris, implikasinya teologi hanya bisa berbicara pada tataran wacana tidak dapat menunjukkan

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Muhsin Qiraati, *Mencari Tuhan: Mengapa dan Bagaimana*, terj. Muhammad Bafaqih, (Bogor: Cayaha, 2001), hal. 81.

eksistensinya dalam proses transformasi sosial.<sup>20</sup> Padahal nilai-nilai Islam pada dasarnya bersifat all embrancing bagi penataan sistem kehidupan sosial, politik, ekonomi dan budaya. Oleh karena itu, tugas terbesar Islam sesungguhnya adalah melakukan transformasi sosial dan budaya dengan nilai-nilai itu.

Pada dasarnya seluruh kandungan nilai teologi Islam bersifat normatif. Ada dua cara bangaimana nilainilai teologi normatif itu menjadi operasional dalam kehidupan sehari-hari. Pertama, nilai-nilai teologi normatif itu diaktualkan langsung menjadi prilaku. Aktualisasi ini berarti umat Islam dituntut untuk dapat menerapkan semua pesan moral teologis dalam kehidupan bermasyarakat. *Kedua*, mentransformasikan nilai-nilai normatif menjadi teori ilmu sebelum diaktualisasikan ke dalam prilaku

Jika kita ingin melakukan restorasi terhadap masyarakat Islam dalam konteks masyarakat modern maka kita harus melakukan pendekatan yang menyeluruh daripada sekedar pendekatan legal. Metode untuk transformasi nilai melalui teori ilmu untuk kemudian diaktualisasikan dalam praksis, memang membutuhkan beberapa fase formulasi: teologi- filsafat sosial-teori sosial dan perubahan sosial.<sup>21</sup> Aktualisasi ini tentunya merupakan proyek terberat dalam upaya pembumian nilainilai normatif ke dalam realitas praktis.

Berangkat dari kedua cara di atas, maka tugas kita sebagai khalifah Allah harus mengejawantahkan keadilan Tuhan yang selama ini dipahami sebagai pennyataan normatif kedalam bentuk prilaku atau sebuah teori sosial. Artinya kita harus merestorasi individu dengan sikap yang berkeadilan, menentang kesewenang-wenangan dan segala

 $<sup>^{\</sup>rm 20}$  Komaruddin Hidayat, Menafsirkan Kehendak Tuhan, (Jakarta: Teraju, 2004), hal. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Kuntowijoyo, *Paradigma Islam...*, hal. 170.

bentuk penyimpangan sosial lainnya. Penegakan supremasi keadilan yang secara normatif berasal dari ruh ketuhanan tentunya harus dimulai melalui sebuah rekonstruksi yang berorientasi pada penggalian teologis revolusioner. Sudah menjadi aksioma vang tak terbantahkan bahwa semua penyimpangan yang terjadi dalam masyarakat disebabkan oleh ketidakadilan dan kesewenang-wenangan. Yang bertanggung jawab atas penyelewengan moral tentulah bukan Tuhan dan keadilan-Nya, melainkan kesalahan masyarakat manusia yang lalai untuk menunaikan tugas sosialnya dengan pijakan keadilan.

Sekali lagi dipertegas bahwa supremasi keadilan merupakan cita-cita ideal dari transformasi sosial, artinya menghadirkan keinginan sebuah pranata berkeadilan merupakan obsesi pemikiran para filosof atau ahli hikmah. Dalam perkembangan sejarah teologi telah terjadi pendistorsian pemaknaan keadilan, sehingga tercerabut dari hakikat makna keadilan sebagai sebagai ruh Ilahi yang harus diaktualisasikan dalam realitas empiris. Oleh karena itu upaya mengembalikan posisi keadilan Tuhan dalam sebuah rumusan teologis yang dapat mempresentasikan Tuhan sebagai pencinta keadilan dan sekaligus menventuh kepentingan ummat adalah kewajiban utma manusia sebagai khalifah Allah di muka bumi.

Berpijak pada sebuah asumsi bahwa teologi merupakan sintesa dari dialektika antara ruh normativitas yang berasal dari alam transcendental dengan realitas sejarah manusia, maka upaya rekonstruksi sebuah system teologis yang mengarah kepada perubahan sosial merupakan sebuah keniscayaan. Dalam proses perubahan sosial dibutuhkan sebuah teologi yang revolusioner yang dapat menekan semua bentuk penyimpangan dengan mengedepankan prinsip keadilan. Bagaimanapun teologi

yang dianggap memenuhi kebutuhan intelektual adalah teologi yang bisa menunjukkan eksistensinya dalam sebuah perkembangan peradaban manusia yang terus berkembang secara dinamis.

# Bab IV KONSEP TEOLOGI REVOLUSIONER HASSAN HANAFI

### A. Genealogi Sosial Pemikiran Teologi Hassan Hanafi.

Hassan Hanafi dilahirkan di Kairo, Mesir pada 13 Februari 1935 dari sebuah keluarga musisi. Ia adalah seorang teolog dan filosof Mesir terkenal yang mendapatkan gelar sarjana muda dalam bidang filsafat dari University of Cairo pada 1956. Sepuluh tahun kemudian Hassan Hanafi mendapatkan gelar doctor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkemuka di Paris. Dalam studi doktoralnya ia mengangkat disertasi dalam judul L'Exegeses de la Phenonenologie, L'etat actuel de la Methode Phenomenologue at son Application au Phenomene Religieux" . Sebuah karya yang merupakan upaya Hassan Hanafi untuk mempertemukan ilmu Usul Figh ( Islamic Legal Theory) dengan pendekatan filsafat fonomenologi khususnya pemikiranAdmund Husser.<sup>1</sup> Karya tulis yang bertebal 900 halaman ini mendapat penghargaan sebagai karya tulis ilmiah terbaik di Mesir pada tahun 1961.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Abdurahman Wahid. " Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya", Kazuo Shimogaki. Kiri Islam: Antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran Hassan Hanafi Terj. Jadul Maula dan M. Imam Aziz. (Yogyakarta: LKIS. 1993), hal. Xi.

Pendidikan Hassan Hanafi diawali pada tahun 1948 dengan menamatkan pendidikan tingkat dasar dan melanjutkan studinya di Madrasah Tsanawiyah "Khalil Agha", Kairo yang diselesaikannya selama empat tahun.² Ketika di Tsanawiyah, ia aktif dalam group diskusi *Ikhwanul Muslimin*, Karena keterlibatannya dengan dengan pemikiran dan kegiatan sosial Ikhwanul Muslimin kemudian menjadikannnya peka dengan keadaan praktis ummat. Selebihnya Hassan Hanafi juga tertarik untuk mendalami pemikiran Sayyid Qutb tentang keadilan sosial dan Islam. Sejak itu ia berkonsentrasi untuk mendalami pemikiran agama, revolusi, dan perubahan sosial³ bahkan semangat ini kemudian sangat kental mewarnai corak pemikirannya.

Pada tahun 1952 Hassan Hanafi melanjutkan studinya di Departemen Filsafat Universitas Kairo, dan ia menyelesaikannya selama empat tahun dengan gelar sarjana muda pada 1956. Di samping ia mendalami filsafat juga mempelajari ilmu –ilmu keislaman dan teori-teori sosial. Selanjutnya pada tahun 1956 Hassan Hanafi memperoleh kesempatan studi strata yang lebih tinggi di Universitas Sorbonne Perancis<sup>4</sup> Hanafi merasa bahwa iklim intelektual di Perancis sangat berarti bagi perkembangan pemikirannya. Suasana intelektual ini ia manfaatkan untuk berlatih berfikir secara metodologis, baik melalui kuliah-kuliah ataupun bacaan karya-kaya orientalis. Selama

<sup>2</sup> John. L. Esposito, *The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World*, (New York: Oxford University Press, 1978), hal.98.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>A.H. Ridwan, *Reformasi Intelektual Islam: Pemikiran Hassan Hanafi tentang Reaktualisasi Tradisi Keilmuan Islam,* (Yogyakarta: Ittaqa Press, 1998), hal. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Perancis dikenal sebagai negeri tempat lahirnya berbagai aliran filsafat, seperti *Rasionalisme* Rene Descartes (1596-1660), *Positisme* Auguste Comte (1798-1897), *Dekontruksionisme* Derrida (1930). Selain itu, Universitas Sorbonne dikenal sebagai universitas yang maju, terbukti dengan lahirnya para pembaharu Islam lulusan universitas tersebut seperti Thaha Husein dan Qasim Amin.

rentang studi di negeri multi etnis tersebut ia menyempatkan diri mengajar bahasa Arab di *Ecole des Langues Orientales*. Paris.

Setelah menamatkan studinya, ia kembali ke Mesir untuk menjabat staf pengajar di almamaternya Universitas Kairo dalam mata kuliah Pemikiran Kristen Abad pertengahan dan Filsafat Islam.<sup>5</sup> Karir Hanafi dimulai dengan diangkatnya menjadi Lektor (1967), kemudan menjadi Lektor Kepala (1973) dan Profesor Filsafat (1980) pada jurusan Filsafat Universitas Kairo. Pada tahun 1988 ia diserahi jabatan sebagai Ketua Jurusan Filsafat pada Universitas yang sama

Reputasi internasionalnya sebagai pemikir Muslim terkemuka mengantarkan Hanafi pada beberapa jabatan guru besar luar biasa (visiting professor) di banyak perguruan tinggi negara-negara asing. Ia tercatat pernah mengajar di Belgia (1970), Temple University Philadelphia Amerika Serikat (1971-1975), Universitas Kuwait (1979), Universitas Fez Maroko (1982-1984), Universitas Tokyo (1984-1985) Emirat Arab (1985). Rentang tahun 1985-1987, ia juga dipercayakan menjadi penasehat pengajaran (academic consultant) di Universitas Bangsa-Bangsa di Tokyo<sup>6</sup>

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi menyempatkan diri mengamati secara langsung berbagai kontradiksi dan penderitaan yang berlangsung di berbagai belahan dunia. Persentuhannya dengan agama revolusioner di Amerika Serikat dan teologi pembebebasan di Amerika Latin

<sup>5</sup>Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembahasan: Metodologi Tafsir Al-Quran menurut Hasan Hanafi, ( Jakarta: TERAJU, 2002), hal.69.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Esposito, *Oxford Encyclopedia...*, hal. 98. Keberangkatannya ke Amerika serikat sebagai dosen tamu itu sebenarnya dikaenakan perselisihannya dengan Anwar Sadat yang memaksanya untuk meninggalkan Mesir. Sementara ke Maroko karena ia diminta untuk merancang berdirinya Universitas Fez.

mengantarkan Hanafi pada kesimpulan bahwa teologi Islam sudah saatnnya menjadi semacam "refleksi kemanusiaan" tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik dan budaya.<sup>7</sup>

Di Ameriksa umpamanya Hassan Hanafi berkenalan dengan dengan ide agama revolusioner yang selama ini ia bangun secara tidak spontan dan tanpa penelaahan pada sumbangan-sumbangan lain yang terkait. Di sini Hassan Hanafi langsung bergelut mendalami wacana "Teologi Revolusi," "Teologi Pembebasan," " Teologi Progresif," " Teologi Sekuler," "Teologi Kematian Tuhan," "Teologi Penderitaan." dan lain. Bahkan beberapa buku di atas sudah pernah ia kenal sebelumnya, seperti Teologi Pembebasan di Amerika Latin serta Gerakan Pendeta Muda atau Kiri-Geraja di Luvan-Belgia saat ia berkunjung ke Universitas Luvan sebagai dosen tamu pada pertengahan tahun 1970. Hassan Hanafi melihat foto Camilio Torres dan Che Guevara terpampang di mading-mading kampus yang dipasang oleh aktifis mahasiswa. Fenomena ini kemudian memberikan inspirasi kepada Hassan Hanafi untuk menulis sebuah " Camilio Torres: Sosok Pendeta kajian berjudul Revolusioner." Dalam tulisan itu ia menganalisis karvakarya Torres dan penegasan revolusi sebagai perintah Yesus, meletakkan dasar-dasar ilmu sosiologi nasional, anarkisme, perubahan sosial budaya, analisis kelas. kesadaran kelas, agama dan revolusi, serta tentang persatuan kekuatan-kekuatan revolusioner.8

Pengaruh ideology revolosioner di atas merupakan genealogi pemikiran yang memotivasi Hassan Hanafi pada tahun 1981 memprakarsai dan sekaligus sebagai pimpinan redaksi penerbitan jurnal ilmiah *Al-Yasar al-Islami*. Dengan

<sup>7</sup> Hassan Hanafi, *Al-Din wa Al-Tsaurah fi Misr 1956-1981: Al-Ushuliyyah wa Al-Islamiyyah*, Kairo: Maktabah Madbuli, 1989), hal. 256

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Hassan Hanafi, *Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam*, terj. Kamran As'ad Irsyady dan Mufliha Wijayati, (Yogyakarta: Islamika, 2003), hal. 65-66.

pemikirannya yang terkenal *al Yasar al-Islami* menghendaki adanya rekonstrusi teologi yang mengarah pada terwujudnya transformasi kehidupan manusia, pandangan dunia (*worldview*) dan cara hidup (*way of live*), sehingga tercipta perubahan struktur sosio politik dan terjadi restrukturisasi teologi<sup>9</sup>. (Persoalan ini akan dibahahas secara lebih rinci pada bab berikutnya) Pemikiran inilah yang kemudian mendapat reaksi yang keras dari penguasa Mesir Anwar Sadat yang akhirnya memasukkan Hassan Hanafi ke dalam penjara.

Untuk memahami lebih jauh pemikiran Hassan Hanafi maka ada baiknya meninjau dahulu latar belakang pemikirannya. Hal ini penting mengingat adanya pola interaksi intelektual antara nemikiran lingkungannya. Bagaimanapun pemikiran itu muncul tidak lain sebagai respon kreatif dalam mengisi atau menyikapi semangat zaman yang berlangsung. Oleh karena itu. menurut Amin Abdullah, untuk memahami pemikiran pemikir, faktor historis sangat penting seorang dipertimbangkan. Respon-respon yang dicurahkan untuk menanggapi realitas, selalu berkaitan dengan nilai-nilai sosial, budaya, politik praktis dan sebagainya. 10 Dalam kondisi apapun pemikiran tak mungkin muncul tanpa konteks.

Dalam memahami pemikiran Hassan Hanafi dan kaitan dengan negara Mesir, maka akan selalu terdapat

<sup>9</sup> Hassan Hanafi, *Dari Akidah ke Revolusi: Sikap Kita terhadap Tradisi Lama*, terj. Asep Usman Ismail, Suadi Putro dan Abdul Rauf, (Jakarta: Paramadina. 2003). hal.39.

<sup>10</sup>M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam Di Era Posmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), hal. 98. Karel A. Steenbrink, seorang sarjana kebangsaan Belanda menjelaskan bahwa penulisan suatu kitab atau karya pemikiran merupakan suatu proses komunikasi dan proses ekspresi penulis dengan lingkungannya. Lihat Karel A. Steenbrink, Beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad ke 19, (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), hal. 19.

proses komunikasi dan ekspresi dengan lingkungannya, dan hubungan timbal balik antara pemikiran keislaman di satu pihak dengan kondisi sosial di lain pihak.<sup>11</sup> Pemikiran bersumber dari pengetahuan yang dibentuk secara sosiologis *(socially constructed)* karena itu, pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari akar sosial, tradisi dan keberadaan pemikiran tersebut.

Kelanjutan dari konsep tersebut mengacu kepada sebuah pandangan bahwa pemikir dan pemikiran bukanlah tampil dari atau dalam kevakuman sosio-kultural. Keduanya akan terpahami lewat penelusuran asal usul, pengalaman, setting, sosio-kultural yang mengitari pemikir. Artinya akumulasi pengalaman dan tingkat tantangan dalam waktu dan tempat sangat menentukan corak pemikiran seseorang. Ini menjadi dasar penyebutan pemikiran senantiasa merefleksikan semangat zamannya, meskipun formasinya bersifat refleksi akomodatif, progressif maupun reaktif. Oleh karenanya, pemikiran Hassan Hanafi tidak bisa dipahami tanpa meletakkannya dalam suatu posisi sejarah atau tradisi panjang yang melatarinya. Begitu pula ketika berusaha memahami Hassan Hanafi, berbagai konteks sosio-historis aktivitas intelektualnya harus yang mewadahi dipertimbangkan.

Berangkat dari asumsi ini, cukup beralasan jika diandaikan bahwa untuk memahami pemikiran Hassan Hanafi secara utuh, mau tidak mau harus dimulai dengan penelusuran yang memadai tentang kondisi umum dunia Islam pada satu pihak dan situasi umat Islam di Mesir pada pihak lain. Pengandaian ini menjadi penting ketika diingat bahwa hampir seluruh bagian dari konstruksi pemikiran terhadap Hassan Hanafi pada dasarnya merupakan respons sekaligus solusi terhadap berbagai pesoalan krusial umat

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Mulyanto Sumardi, *Penelitian Agama Masalah dan Pemikiran,* (Jakarta: Sinar Harapan, 1982), hal. 99.

Islam, khususnya yang mendiami wilayah "bumi of Faraoh", Mesir.

Pemikiran-pemikiran Hassan Hanafi mengenai teologi revolusioner pada dasarnya tidak dapat dikaji terlepas dari realitas dunia Arab, terutama mesir kontemporer. Kiri Islam sebagai salah satu momentum dalam perjalanan intelektualnya merupakan respon sadar Hassan Hanafi terhadap situasi Arab kontemporer dengan segala pertarungan ideologis di dalamnya. Gerakan pemikiran semacam ini dimaksudkan Hassan Hanafi sebagai usaha melepaskan diri dari segala macam kooptasi agama oleh kekuasaan, sembari melakukan kritik terhadap pelbagai corak ideologi yang berkembang di Mesir.<sup>12</sup>

Pada penggalan akhir abad XIX situasi politik, sosial dan intelektual di Mesir mengalami berbagai transformasi besar, sebab pada masa itu dengan berakhirnya Perang Dunia I, Mesir mengalami kebangkitan nasionalisme yang ditunjang oleh berbagai faktor, yaitu: 1. Kehadiran pasukan Inggeris, Australia dan Selandia Baru yang telah melukai semangat patriotisme Mesir. 2. Pembiayaan besar bagi tentara berpenghasilan tetap. 3. Digunakan orang Mesir menjadi tenaga kerja Inggeris yang mengurangi persediaan buruh Mesir 4. Naskah Empat Belas Pasal Wilson serta deklerasi Inggeris-Perancis yang menjanjikan kemerdekaan bagi bangsa Arab yang merangsang hasrat yang besar guna meraih kemerdekaan penuh dari pengawasan asing.

Kemudian pengalaman Perang Dunia II membentuk semangat nasionalisme Mesir . Mesir yang merupakan pangkalan militer utama bagi usaha perang kelompok AS, dan Angkatan bersenjata Inggeris serta Amerika terlahat hampir di seluruh aspek kehidupan warga Mesir kota. Masuknya Jerman di Afrika Utara mengakibatkan perang di Mesir pada tahun 1942 dan membangkitkan harapan bagi

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Saenong, Hermeneutika..., hal. 80

sejumlah pemuda Mesir bahwa bangsa Inggeris pada akhirnya dapat diusir.<sup>13</sup>

#### B. Metodologi Pemikiran Hassan Hanafi

Metodologi merupakan aspek dari tersulit pembahasan pemikiran seorang tokoh. Untuk dapat memahami metodologi pemikiran Hassan Hanafi, secara sederhana dapat dilakukan dengan menelusuri perkembangan pemikirannya. Sebelum sampai pada perkembangan pembahasan tentang pemikiran keislamannya, terlebih dahulu dipandang perlu membahas metode-metode ilmiah yang ia gunakan.

#### 1. Metode Kritik Sejarah.

Metode kritik sejarah (historico critical method) merupakan pendekatan kesejarahan yang pada prinsipnya bertujuan menemukan fakta-fakta objektif secara utuh dan mencari nilai (value) tertentu yang terkandung di dalamnya. Metode kritik sejarah sebagai sebuah metode penelitian sejarah Islam, pertama sekali dikembangkan oleh para peneliti orientalis. Terdapat sederetan nama-nama seperti David S. Margoliouth, Ignaz Goldzhiher, Joseph Schacht, H.A.R. Gibb, dan lain-lain merupakan pendahulupendahulu orientalis yang menggunakan metode kritis historis ini. 15

Dengan tidak menafikan keterpengaruhannya dengan peneliti-peneliti orientalis diatas, Hassan Hanafi dengan metode kritik sejarah, mencoba menggali berbagai kekayaan yang terkandung dalam khazanah Islam sebagai produk sejarah. Jadi yang ditekankan oleh metode ini adalah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>John L.Esposito- John O. Voll, *Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*, (terj, Sugeng Hariyanto dkk. ( Jakarta, RajaGrafindo Persada, 2002), hal.67.

 $<sup>^{14}\</sup>mbox{Montgomery Watt, } \mbox{Islamic Fundamentalisme and Modernity,}$  (London dan New York: Rautledge, 1988), hal. 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ghufron A. Mas'adi, *Pemikiran...*, hal. 63.

mengungkapkan nilai-nilai yang terkandung dalam sejumlah data-data sejarah, bukan peristiwa sejarah itu sendiri. Jika data sejarah hanya dipaparkan sebatas kronologisnya maka model semacam itu dinamakan pendekatan kesejarahan (historical approach).

Penerapan metode kritik sejarah terhadap aspek tertentu dalam sejarah Islam oleh orientalis kerap menghasilkan tesa yang menghebohkan masyarakat muslim tradisional. Hal inilah yang menyebabkan metode kritik historis sama sekali tidak berkembang di kalangan pemikir muslim sampai dengan pertengahan abad ke 20 M. Montgomery Watt menilai bahwa meskipun kecurigaan pemikir muslim terhadap pemikiran orientalis cukup beralasan, namun terlalu berlebihan. Karena menurut Montgomery Watt, tidak semua orientalis melakukan penelitian atas dasar kebencian terhadap Islam, bahkan kebanyakan sarjana-sarjana orientalis melakukan penelitian demi kepentingan ilmiah. Handan sarjana sarjana orientalis melakukan penelitian demi kepentingan ilmiah.

Sehubungan dengan tidak berkembangnya metode kritik sejarah dalam pemikiran Islam, dalam bukunya Modern Trend in Islam dengan nada prihatin dan penuh harapan H.A.R Gibb berkata:

Saya tidak ingin mengatakan bahwa jalan yang harus ditempuh demi kemajuan umat muslim hanyalah melalui pengambialihan metode historis dari Barat. Dunia Islam seharusnya berusaha menciptakannya kembali dan membangunnya di atas landasan kritik-kritik historisnya sendiri yang sudah ada di masa-

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Sebagai contoh, kesimpulan Joseph Schact yang mengatakan bahwa "kebiasaan" atau sunnah pada masa awal belum dipandang sebagai sunnah Nabi tetapi ia dipandang sebagai sunnah masyarakat, belakangan sunnah merupakan hasil penalaran bebas para fuqaha' yang akhirnya dipatahkan oleh al-Syafi'i yang pertama sekali memperkenalkan sunnah Nabi ke dalam teori hukum Islam "Lihat Joseph Schact, *The Origin of Muhammad Yurisprudence*, (Oxford: Clarendon Press, 1979), hal. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Montgomery Watt, *Islam Fundamentalism...*, hal. 77-85.

masa awal sejarahnya dengan bantuan beberapa unsur dari metode Barat, sepanjang dapat diterapkan dan diperlukan.<sup>18</sup>

Hal ini menunjukkan bahwa betapa pentingnya metode kritik historis dalam pengkajian ilmu-ilmu keislaman.

Kenyataannya Hassan Hanafi turut merasakan dan merespon harapan H.A.R. Gibb di atas. Tokoh ini sangat menyadari kurangnya perspektif kesejarahan dalam kapasitas kecendekiaan Muslim yang pada gilirannya menyebabkan minimnya kajian-kajian historis Islam. Oleh karenanya menurut Hassan Hanafi, umat Islam memerlukan kajian-kajian perkembangan historis tersebut untuk dapat melakukan rekonstruksi disiplin-disiplin Islam untuk masa depan.<sup>19</sup>

Kemudian perumusan dogma teologi Asy'ariyah pada mulanya merupakan upaya menyuguhkan sintesis terhadap pandangan ortodok yang belum terumuskan dengan kalam Mu'tazilah ini. Tetapi dalam kenyataannya yang menonjol adalah etos reaktif ortodok Mu'tazilah sehingga Asy'ari sendiri tidak berhasil menghindari etos tersebut. Teologi Asy'ariyah mengkristal pada konsep "Kemahakuasaan Tuhan." Akibatnya paham ini menolak paham kebebasan manusia, menolak rasionalisme dan menolak filsafat. Ketidakmampuan aliran ini dalam menjawab pertanyaan atau permasalahan kritis sekitar teologi mendorong upaya pencarian kepuasan teologi melalui sufisme. Ketika teologi Asy'ariyah dan sufisme berkembang pesat, sejarah umat Islam menjadi lain.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>H.A.R. Gibb, *Aliran-aliran Modern Dalam Islam,* terj. Machnum Husein, (Jakarta: Rajawali Press, 1995), hal. 202.

<sup>19</sup>Hassab Hanafi, Aku Bagian...., hal. 271

#### 2. Metode Hermeneutik

Hermeneutik<sup>20</sup> merupakan salah satu tema penting dalam pemikiran Hassan Hanafi.<sup>21</sup> Bahkan ia menjadi bagian integral dari wacana pemikirannya. Baik dalam filsafat maupun teologi untuk memahami suatu teks.

Metode hermeneutik senantiasa diorientasikan ke arah memahami dan menafsirkan teks-teks kuno seperti teks kitab suci, sejarah, hukum juga dalam bidang teologi. Teks kitab suci merupakan inspirasi ilahi, seperti al-Qur'an, Taurat dan lain-lain agar dapat dimengerti dan dipahami maka diperlukan interpretasi. Dengan kata lain hermeneutik mencoba memaknai kehendak tuhan yang menggunakan "bahasa langit" kepada manusia yang menggunakan "bahasa bumi"

Selain itu sebagai sebuah metode ilmiah hermeneutik bertujuan menjelaskan isi sebuah teks keagamaan kepada masyarakat yang hidup dalam tempat dan kurun waktu yang jauh berbeda dari pihak penulisnya. Mengingat bahasa manusia demikian banyak ragamnya, sedangkan bahasa mencerminkan pola budaya tertentu,

<sup>20</sup>Hermeneutik Hassan Hanafi memiliki keterkaitan erat dengan hermeneutik pada umumnya. Hermeneutik secara etimologis berasal dari bahasa Yunani hermeneun yang berarti menafsirkan, kata bendanya hermeneia secara harfiah dapat diartikan "penafsiran" atau interprestasi sedangkan orang atau penafsirnya disebut Hermeneut. Istilah tersebut menurut suatu cerita mitologis, diambil dari nama dewa Yunani yang bernama Hermes, yaitu dewa yang bertugas sebagai penghubung antara Sang Maha Dewa di langit dan para manusia di bumi. Hermes digambarkan sebagai seorang yang mempunyai kaki bersayap, dan lebih banyak dikenal dengan sebutan Mercurius dalam bahasa Latin. James M. Robinson, "Hermeneutic Since Barth" dalam The New Hermeneutic J.M. Robinson dan John B. Cobb (ed.), (New York: Harper 1964), hal. 1. Lihat E. Sumaryono, Hermeneutik Sebuah Metode Filsafat, (Yogjakarta: Kanisius, 1993), hal. 23 Lihat juga Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, (Jakarta: Rajawali Prees, 1996), hal. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan Metodologi Tafsir Al-Qur'an menurut Hassan Hanafi, (Jakarta: Teraju, 2002), hal.99.

maka problem terjemahan dan penafsiran merupakan problem pokok dalam hermeneutika. Dengan demikian problem hermeneutik selalu berkaitan dengan proses pemahaman, penafsiran dan penerjemahan pesan untuk selanjutnya disampaikan kepada masyarakat yang hidup dalam dunia yang berbeda.

Hermeneutik pada dasarnya adalah suatu metode atau cara untuk menafsirkan simbol yang berupa teks atau sesuatu yang diperlakukan sebagai teks untuk dicari arti dan maknanya. Metode hermeneutik ini mensyaratkan adanya kemampuan untuk mengaplikasikan pesan teks yang normative kepada tataran praktis<sup>22</sup> Penafsiran semacam inilah yang dinginkan oleh Hassan Hanafi dalam memahami teologis sebagaimana yang ditulisnya dalam buku *Dari Aqidah ke Revolusi*.

Istilah hermeneutik dalam pengertian sebagai "ilmu tafsir" muncul sekitar abad ke-17 M. dimana ini bisa dipahami dalam dua pengertian, yaitu hermeneutik sebagai seperangkat prinsip metodologi penafsiran hermeneutik sebagai penggalian filosofis dari sifat dan kondisi yang tak dapat dihindarkan dari kegiatan memahami.<sup>23</sup> Carl Braaten mengakomodasi ini menjadi satu dan menyatakan bahwa hermeneutik adalah "ilmu yang merefleksikan tentang bagaimana suatu kata atau event yang ada pada masa lalu, mungkin untuk dipahami dan secara eksisensial dalam situasi kekinian manusia, yang di dalamnya sekaligus terkandung aturan-aturan metodologis untuk diaplikasikan dalam penafsiran dan asumsi-asumsi epistemologis pemahaman.<sup>24</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Sudarto, Metodologi Penelitian..., hal. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Richard E. Palmer, *Hermeneutic: Interpretation Theory in Schleirmacher, Dilthey, Heidegger and Gadamer,* (Evanston: Northewestern University Press, 1969), hal. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Carl Braaten, *History Of Hermeneutics*. (Philadephia: Fortress, 1996), hal. 131 Lihat juga Farid Esack, *Al-Qur'an: Liberation and Pluralisme*, (Oxford: One World, 1997), hal. 61.

#### 3. Metode Fenomenologi

Corak dari pemikiran Hassan Hanafi sangat dipengaruhi oleh ketajaman analisis pemahaman terhadap realitas. Hal ini bermakna bahwa pemikiran Hassan Hanafi merupakan respon terhadap fenomena atau realitas praktis masyarakat. Realitas yang dimaksudkannya adalah realitas masyarakat, politik, ekonomi, realitas khazanah Islam dan realitas tantangan Barat. Hassan Hanafi menggunakan pendekatan fenomenologi dalam menganalisis realitas-realitas<sup>25</sup>, karena ia berkeyakinan bahwa keberhasilan mencapai cita-cita revolusi sangat tergantung pada ketajaman dan kecermatan menganalisi realitas-relitas itu.

Hassan Hanafi mengakui pentingnya menggunakan metode fenomenologi sebagai metodologi alternatif yang padu sebagaimana ia jelaskan "Sebagai bagian dari gerakan Islam di Mesir, dan sebagai seorang fenomenolog , saya tidak mempunyai pilihan lain untuk menggunakan metodologi fenomenologi untuk menganalisi Islam alternatif di Mesir"<sup>26</sup> Dengan metode ini Hassan Hanafi menginginkan agar realitas dunia Islam dapat berbicara bagi dirinya sendiri. Dengan kata lain umat Islam harus dapat memetakan masalah atau anomali yang menjadi permasalahan yang kemudian menentukan langkah solutif penyelesaiannya.

Metode fenomenologi yang digunakan oleh Hassan Hanafi merupakan pencitraan dari Edmund Husserl<sup>27</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Shimogaki, *Islam Kiri* ..., hal.47.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>A.H. Ridwan, Revormasi Intelektual...,hal.22. Yang mengutip dari Hassan Hanafi, "limaza Gaba Mabhas al-Insan fi al-Turath al-Qadim", dalam Dirasah al Islamiyyah ( Kairo: Al-Maktabah Al-Anglo Al-Mishriyyah, 1981), hal. 415.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Edmund Husserl dilahirkan di Prostejof ( dahulu Prossnitz), di Cekoslowakia, 8 April 1859 dari keluarga Yahudi. Ia belajar ilmu pasti di Wina, kemudian ia pindah ke Filsafat dan menjadi guru besar di Universitas Halle, Gottingen dan Freiburg. Pemikirannya sangat dipengaruhi oleh Franz Brentano. Husserl menjadi terkanal karena metode yang diciptakan olehnya yakni metode fenomenologi, yang oleh

Karena itu pembahasan fenomenologi sebagai sebuah metode akan ditemukan akarnya pada filsafat fenomenologi Husserl. Dalam kaitan dengan wacana teologi transformatif yang dimunculkan Hassan Hanafi indikasi penggunaan metode fenomenologi ini cukup kentara, karena memang gagasan teologi transformatif ini memang merupakan respon dari realitas ketidakmampuan teologi klasik dalam mewujudkan transformasi sosial ummat.

Kembali kepada metode fenomenologis bahwa metode ini sangat besar pengaruhnya terhadap Hassan Hanafi. Bahkan pendekatan ini digunakan juga ilmu pengetahuan umum, seperti ilmu sosial dan antropologi. J.F. Donceel misalnya telah mengunakan pendekatan fenomenologi dalam memahami manusia di dalam bukunya Philosophical Antropoloay. Roger Garaudv metode fenomenologi dalam usahanya menggunakan memahami Filsafat, sejarah politik, kebudayaan dan agama. Hassan Hanafi menggunakan metode fenomenologis untuk memahami realitas masyarakat, politik, ekonomi, realitas khazanah Islam (yang termasuk di dalamnya teologi) dan realitas tantangan Barat.

#### 4.Metode Eklektik

Eklaktik dalam bahasa Inggeris *eclecticism,* berasal dari bahasa Yunani yaitu *eklektikos* yang terdiri dari dua suku kata yaitu *ek* ( keluar ) dan *lego* ( pilih, pilah). Maka aklektik secara bahasa dapat diartikan seseorang yang

murid-muridnya kemudian diperkembangkan lebih lanjut. Husserl meninggal tahun 1938 di Freiburg. Untuk menyelamatkan warisan intelektualnya dari kaum Nazi, semua buku dan catatannya dibawa ke Universitas Leuven di Belgia. Lihat. Harry Hamersma, *Tokoh-Tokoh Filsafat Barat Modern*, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1992), hal. 114. Harun Hadiwijono, *Sari Sejarah Filsafat 2*, (Jogyakarta: Kanisius, 1994), hal. 140.

memilih, dan aklegein, berarti mengambil, memilih dari.<sup>28</sup> Eklektik adalah filsafat atau teori yang tidak asli, tetapi memilih unrur-unsur dari berbagai teori atau sistem.

Selanjutnya eklektik memiliki beberapa pengertian yang mencakup: 1. Sikap yang condong berfilsafat dengan seleksi yang di dalamnya mempunyai keingginan untuk mengakomodasikan apa yang dianggap benar dari semua filosof, sambil membuang ajaran-ajaran yang keliru. 2. Memilih gagasan atau ide-ide baik konsep kepercayaan, dari berbagai pemikran sistem prosesmenyusuin damn mengembangkansistem pemikiran sendiri. 3. Mensarikan dari berbagai mazhap pemikiran dengan sebuah analisa dialogis dialektis sehingga menghasilkan sebuah sintesis yng berupa sebuah sistem yang dapat diterima. 4. Eklektisisme mengarah pada makna sinkretisme yang berarti penggabungan ide-ide yang berasal dari berbagai aliran filsafat yang dianggap terbaik.<sup>29</sup>

Metode aklektik digunakan oleh Hassan Hanafi untuk membangun pemikirannnya (reactualization), dengan cara memilih pemikiran suatu mazhap seperti kecenderungnannya pada sistem teologi muktazilah, filsafat Ibnu Rusyd, dan Figh Hanbali. Dengan demiokian pemiluhan terhadap model-model pemikiran di ats adalah sesungguhnya diorientasikan dalam proyek membangun teologi yang transformative.

#### C. Kritik Hassan Hanafi terhadap Teologi Tradisional

Langkah awal dari perancangan proyek teologi revolusioner Hassan Hanafi adalah mencoba melakukan evaluasi menyeluruh (*general evaluation*) terhadap konstruksi teologi tradisional. Dengan kata lain ia mencoba

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Lorens Bagus, *Kamus Filsafat*, (Jakarta: Gramedia, 1996), hal. 181. lihat juga Tim Penulis Rosda Karya, *Kamus Filsafat*, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1995),hal.86

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>*Ibid.*,hal. 182

melakukan kritik terhadap sistem teologi klasik untuk menemukan anomali-anomali yang ada di dalamnya. Hassan Hanafi membentangkan analisis historis bahwa teologi tradisional lahir di dalam konteks ketika inti sistem kepercayaan Islam, yakni transendensi Tuhan, diguncang oleh berbagai berbagai pengaruh dari sekte-sekte budaya lama. Dalam konteks sedemikian adalah wajar bila perumusan kerangka konseptual teologi klasik lebih cenderung bersifat apologi untuk mempertahankan doktrin utama dan memelihara kemurniannya.

Sementara itu konteks sosio politik sekarang jauh berubah. Islam mengalami berbagai kelemahan yang multi-aspek bahkan kadaulatan umat terampas sepanjang periode kolonialisme. Karena itu, menurut Hassan Hanafi, kerangka konseptual lama masa-masa permulaan, yang berasal dari kebudayaan klasik harus diubah menjadi kerangka konseptual baru yang berasal dari kebudayaan modern.<sup>30</sup> Dengan kata lain menurut Hassan Hanafi upaya rekontruksi teologi tradisional adalah upaya serius mengubah orientasi perangkat konseptual sistem kepercayaan sesuai dengan perubahan konteks sosio politik yang terjadi.

Lebih lanjut Hassan Hanafi melihat bahwa dalam sistem teologi trasional, pengunaan dialektika (*Jadaliyyat*) terarah pada sebuah konsep untuk menolak yang lain atau konsep tandingan. Dialektika yang dibangun dimaknai sebagai dialog dan saling menolak<sup>31</sup>, yakni dialektik katakata dan bukan dialektika konsep tentang watak sosial atau sejarah. Kritik Hassan Hanafi terfokus pada ketidakmunculan pembahasan tentang sejarah dalam teologi

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Hassan Hanafi," Pandangan Agama tentang Tanah: Suatu Pendekatan Islam" dalam *Prisma 4,*April, 1984, hal. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Bandingkan perbedaannya dengan konsep dialektika Hegel dalam Filsafat Modern yang lebih mengarahkan pada azas kompromi atau "menjadi" (*becoming*) antara *thesis* dan *antitesis* yang akhirnya melahirkan *sistesis* yang lebih bersifat akomadatif.

tradisional. Perumusan teologi tradisional tidak menjadikan azas sejarah pertimbangan humanisme.

Para perumus teologi tidak menemukan adanya kepentingan untuk mengaitkan Tuhan dengan sejarah dan dengan kehidupan praktis manusia.<sup>32</sup>. Perbincangan mengenai sejarah tidak muncul sebagai tema teoritis, kecuali setelah perjalanan sejarah terhenti. Tidak ada transformasi dari sejarah kepada objek intelektual; dari praksis ke teori. Hassan Hanafi menilai adanya unsur manusia dalam disiplin "ilahiyyah" (ketuhanan) dan sejarah dalam "sam'iyyah" Manusia dan sejarah adalah dua hal yang senantiasa menjadi perhatian Hassan Hanafi yang digambarkannya sebagai kekurangan dalam kesadaran kontemporer Islam serta sebagai kelebihan Barat, karena Baratlah yang telah berhasil menamukan antroposentis dan sejarah pada masa modern mereka.<sup>33</sup> Hassan Hanafi melihat dengan nyata menghilangnya nuansa pemikiran 'historis dalam wacana keilmuan Islam dengan kata lain ilmu-ilmu kemanusiaan (insaniah) dan sejarah ( tarikh)tidak atau belum pernah menjadi sudut bidik telaah keilmuan vang serius.34

Dalam pandangan Hassan Hanafi teologi bukanlah pemikiran murni yang hadir dalam kehampaan historisitas, melainkan ia merefleksikan konflik-konflik sosial politik. Berpijak pada pandangan di atas menjadikan kritik teologi dipandang sebagai tindakan yang sah-sah saja atau niscaya. Sebagai produk pemikiran manusia, teologi terbuka untuk di kritik.<sup>35</sup> Hassan Hanafi ingin menempatkan teologi Islam

 $<sup>^{32}\</sup>mathrm{A.H.}$  Ridwan, Reformasi Intelektual Islam: Pemikiran Hassan Hanafi tentang Reaktualisasi Tradisi Keilmuan Islam, ( Yogyakarta: Ittaqa Press, 1998), hal. 15.

 $<sup>^{33}{\</sup>rm Hassan~Hanafi},$   $Dirasat~al\mbox{-}Islamiyyah,$  ( Kairo: Anglo-Egyption Bookshop, 1981), hal. 392.

<sup>34</sup> Ibid., hal.131.

 $<sup>^{35} {\</sup>rm Hassan}$  Hanafi, Agama, Idiologi dan Pembangunan, ( Jakarta: P3M, 1991), hal.7

tradisional pada tempat yang sebenarnya, yakni bahwa ia bukanlah ilmu ketuhanan yang bersifat sakral dan tidak boleh dipersoalkan lagi dan harus diterima begitu saja secara *taken for granted*. Ia adalah ilmu kemanusiaan yang tetap tebuka untuk diadakan verifikasi, falsifikasi kepadanya baik secara historis maupun *eidetis*.

Hassan Hanafi menilai bahwa teologi sebagai bagian dari tradisi keilmuan Islam merupakan suatu gugusan pemikiran yang tidak *taken for granted.* Ia memposisikan teologi sebagi hasil akumulasi pengalamna sejarah kemanusiaan yang selalu terikat oleh keadaan ruang dan waktu.<sup>36</sup> Dengan demikian bagi Hassan Hanafi formula Teologi yang sudah ada itu dapat dikembangkan sedemikian rupa sesuai dengan perkembangan wilayah pengalaman manusia beragama itu sendiri.

Selanjutnya Hassan Hanafi menunjukkan anomali dalam sistem teologi klasik karena dalam kenyataannya teologi tradisional tidak dapat menjadi sebuah "pandangan yang benar-benar hidup" dan memberi motivasi tindakan dalam kehidupan kongkrit umat manusia. Secara praksis, teologi tradisional gagal menjadi ideologi yang sungguhsungguh fungsional bagi kehidupan nyata masyarakat muslim. Kegagalan ini disebabkan para penyusun teologi yang tidak dapat mengaitkannya dengan kesadaran murni dan nilai-nilai perbuatan manusia, akibatnya muncul keberserakan antara keimanan teoritik dengan amal praktisnya di kalangan umat. Ia menyatakan, baik secara individual maupun sosial, umat ini dilanda keterceraiberaian dan terkovak-kovak.<sup>37</sup>

Sistem teologi tradisional yang selama ini sangat bersifat *teo-oriented* dalam artian hanya terfokus pada permasalahan transcendental metafisik atau berpusat pada

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>M. Amin Abdullah, *Falsafah Kalam di Era Posmodernisme*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995 ), hal.35.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Ridwan, Reformasi...., hal. 47.

Tuhan dan eskatologi. Sehinga dalam wacana kalam klasik membawa implikasi bahwa klaim kebenaran pernyataan kitap suci cenderung bersifat eklusif.<sup>38</sup> Hal ini dikarenakan teologi klasik lebih diarahkan pada penguatan apologi keimanan, akibatnya teologi seakan tidak bersentuhan dengan realitas umat.

Secara individual, pemikiran manusia terputus dengan kesadaran, perkataan maupun perbuatannya. Keadaan ini tentunya akan mudah melahirkan sikap-sikap moral ganda (an-nifaq) atau "sinkretisme kepribadian" (mazawij asy-syahsiyyah). Fenomena sinkretis ini tampak dalam kehidupan umat islam saat ini: sinkretisme antara kultus keagamaan dan sekularisme (dalam kebudayaan), antara tradional dan modern (peradaban) antara Timur dan Barat (politik), antara konservatisme dan progresivisme (sosial) dan antara kepitalisme dan sosialisme (ekonomi)<sup>39</sup>

Bagi Hassan Hanafi kekeliruan ini mengakar pada konsensus orang-orang terdahulu bahwa ilmu tauhid atau ilmu kalam merupakan disiplin keilmuan tentang aqidah keagamaan dengan dalil-dalil yang meyakinkan. Yakni sebuah ilmu tentang dalil- dalil mengenai kesahihan aqidah. Kesahihan di sini bersifat teoritis murni, yang tunduk kapada kaidah logika dan metodologi pembuktian. Sebab itu, aqidah menjadi terpisah dari dataran praksis. Sayangnya, hal ini merupakan kupasan yang luas di dalam setiap uraian mengenai ilmu ini. Maka yang dimaksudkan aqidah dalam hal ini semata-mata keyakinan yang tidak terkait dengan persoalan praksis.<sup>40</sup> Seakan-akan aqidah merupakan sebuah

 $<sup>^{38}</sup>$ Kamaruddin Hidayat, *Menafsirkan Kehendak Tuhan*, (Bandung: Mizan, 2004), hal. 9

 $<sup>^{39} \</sup>rm Hassan~Hanafi,$   $\it Min~al-Aqidah~ila~as-Saurah,$  ( Kairo: Maktabah Madbuli, 1991), hal. 59.

 $<sup>^{40}{\</sup>rm Hassan~Hanafi},~Dari~Aqidah~ke~Revolusi:~Sikap~Kita~terhadap~Tradisi~Lama,~terj.~Asep~Usman~Ismail,~Suadi~Putro,~Abdul~Rouf,~(~Jakarta:~Paramadina,~2003),~hal.~12-13.$ 

tema pokok pembahasan teoritis semata, bukan sesuatu yang mengarahkan prilaku.

Dari kilasan analisa di atas kelemahan utama teologi klasik dapat dikonvigurasikan:



Dari tabel di atas mengambarkan bahwa teologi klasik merupakan penafsiran terhadap wahyu yang diformat pada masa-masa pembentukan tauhid (tauhid building), sehingga wacana yang tebangun di dalamnya lebih banyak mengarah pada pembahasan ketuhanan ( teosentris/ teooriented) yang bersifat teoritis. Dalam formula sedemikian seakan teologi klasik hanya bertujuan pada apologi keimanan tidak besentuhan dengan realitas manusia.

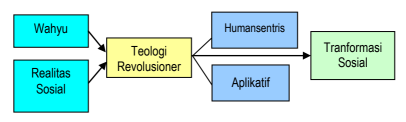
Dengan demikian teologi yang merupakan bentukan sejarah mestinya menjadi piranti proses pendewasaan, dan justru bukan menciptakan problem-problem teoritis seperti teori Zat, Sifat dan Perbuatan. Kepercayaan tentang keesaan dan keadilan Tuhan memang sah dan sehat, bahkan sekalipun tanpa pengaktifan kembali. Namun dunia saat ini tersesat dalam sejarah, terlempar dari intinya kepinggiran. Umat begitu berkutat dengan wacara normatif teks tanpa melakukan reinterpretasi terhadap teks dengan berangkat dari kenyataan masyarakat itu sendiri.

## D. Teologi Revolusioner Hassan Hanafi

Saat ini teologi Islam mendapat tantangan yang besar sekali. Tentu saja, teologi tdak cukup hanya dipahami sebagai "ilmu ketuhanan" yang *taken for granted* saja di kalangan umat beragama. Tetapi, lebih dari itu, dituntut

untuk menerjemahkan apa yang disebut sebagai "kebenaran agama" dalam konteks realitas sosial kehidupan manusia. 41 Dengan begitu, teologi bukan sekedar "sebuah wacana ilmu ketuahanan" yang cenderung bergerak di "wilayah ide" *an sich* melainkan dapat juga dapat menumbuhkan "kesadaran teologis" yang bersifat praksis bagi kalangan beragama dalam rangka memecahkan problem sosial yang menghimpit kehidupan umat manusia.

Menerjemahkan teologi dalam mengatasi krisis sosial menjadi kebutuhan yang penting. Tentu saja, teologi harus mempunyai relevansi sosial sebagai gerakan" yang pada akhirnya memihak pada kepentingan mayoritas umat. Itulah yang hakikat dari wacana teologi revolusioner. Dengan demikian menurut Hassan Hanafi semua bangunan keilmuan Islam termasuk teologi harus diubah dari poros teosentris menuju antroposentris.42. Teologi revolusioner yang digagas oleh Hassan Hanafi dapat dipahami sebagai (wahyu) penafsiran teks normatif dengan mempertimbagkan realitas sosial, kemudian diaplikasikan atas azaz kepentingan kemanusiaan (humansentris) dengan indikasi terwujudnya transformasi sosial. Kerangka pikir di atas dapat digambarkan sebagai berikut:



<sup>41</sup> Budhi Munawar Rachman, *Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum Beriman,* ( Jakarta: Paramadina, 2001), hal. 322

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Hassan Hanafi, *Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam*, terj. Kamran As'ad Irsyady dan Mufliha Wijayati, (Yogyakarta: Islamika, 2003), hal. 59.

Upaya memformulasikan sebuah model teologis yang revolusioner pada hakikatnnya adalah sebuah keniscayaan, karena sejak kedatangan Islam memang secara bijak telah melakukan revolusi merubah model kehidupan masyarakat Jahiliyyah kepada kehidupan Islamiyyah. Seiring dengan perkembangan sejarah semangat ini tereduksi dalam pola pikir yang terbangun atas dasar subjektivitas dan kepentingan sebuah kelompok ataupun individu.

Dalam sejarah semangat revolusiner yang ada dalam Islam mengalami pendistorsian yang akut pada masa pasca kepemimpinan rasulullah, lebih tepat ketika pemerintahan dinastik telah menghancurkan struktur sosial dengan membuat peraturan-peraturan yang justru menindas<sup>43</sup> Kebijakan ini telah mengebiri semangat revolusi Islam, namun sekarang yang tinggal hanyalah sebuah kerangka yang kosong (*empty shell*).

Semangat revolusioner teologi Islam turut tereduksi ketika bangunan teologi dipengaruhi atau lebih tepatnya dimanfaat untuk kepentingan politik. Seperti ketika dinasti Umayyah memanfaat paham Jabariyyah untuk kepentingan politiknya. Syaikh 'Abdul Halim Mahmud dalam bukunya *al-Tafkir al-Falsafi fi al-Islam* menyebutkan bahwa Mu'awiyyah menetapkan dalam jiwa masyarakat bahwa kekuasaan yang diperolehnya atas *qada* dan *qadar* Allah. Ia pun menyebarluaskan ide ini serta mendorong masyarakat untuk menganut paham jabariyyah (*fatalisme*) dengan berbagai cara<sup>44</sup> padahal semua usahanya ditujukan untuk kepentingan politik.

Setidaknya ada dua kepentingan politik yang diinginkan penguasa Umayyah dengan menganjurkan masyarakat untuk menganut paham Jabariyyah ini, *pertama* untuk mencari legitimasi pembenaran atas kebobrokan

 $^{43}$ Asghar Ali Engineer, *Islam dan...*, hal. 57

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> 'Abdul Halim Mahmud, *Al-Tafkir al- Falsafi fi al- Islam,* (Beirut: Maktabah al- Madrasah, 1982), hal.203.

<sup>78|</sup> Wacana Teologi Transformatif

moral penguasa di mata masyarakat, *kedua* untuk meredam munculnya gerakan revolusi dari masyarakat untuk menentang kekuasaan mereka. Demikianlah penguasa Umayyah telah melakukan transendensiasi politik (*ta'ali bi al-siyasah*) atau menggunakan doktrin agama demi kekuasaan politik<sup>45</sup>. Disadari atau tidak penguasa Umayyah telah melakukan dua kesalahan yaitu menisbahkan semua kenistaan moral mereka kepada Tuhan dan menghancurkan semangat revolusioner Islam. Dengan demikian jelas kiranya bahwa pembentukan teologi sangat sarat dengan diwarnai oleh interes-interes politik.<sup>46</sup>

Terlepas dari kesalahan masa lalu, ketika kelahiran agama dipahami sebagai protes terhadap masyarakat dan cara hidupnya, disinilah sebenarnya apa yang dimaksudkan sebagi dimensi kritis dari revolusioner dari agama. Dalam pengertian seperti ini agama lahir untuk menentang segala bentuk tirani yang diakibatkan oleh kepentingan perseorangan dan didikte oleh *vested interest*-nya sendirisendiri, yang pada akhirnya menciptakan ketidakadilan sosial.<sup>47</sup> Pemahaman peran agama semacam ini telah menggugah semangat para pemikir untuk kembali mengali potensi revolusioner dalam agama dengan memunculkan rekayasa teologis modern.

Dalam konteks membumikan nilai teologi inilah Hassan Hanafi memunculkan teologi revolusioner. Ide tentang keharusan revolusi tauhid ini ia tuangkan dalam proyek Kiri Islam (al-yasar al-Islami) yang di dalamnya menawarkan empat gagasan sentral: pertama, revitalisasi khazanah klasik Islam (ihya al-turats al-qadim); kedua, menjawab tantangan peradaban Barat (tahadda al-hadarah

\_

<sup>45&#</sup>x27;Abed al-Jabiri, *Agama...*, hal.81

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> W. Montgemery Watt, Islamic Philosophy and Theology, (Edinburg University Press, 1962), hal. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Kusnadiningrat, *Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam kiri Hassan Hanafi*, (Jakarta: Logos, 1999), hal.111.

al-gharbiyyah); ketiga, mencari unsur-unsur revolusioner dalam agama ( min al-din ila al-tsaurah) dan keempat, menciptakan integritas nasional Islam (wihdah al-wathaniyyah al-Islamiyyah).

Hassan Hanafi menilai bahwa realitas kekinian ummat Islam yang termarjinalkan dalam pertarungan peradaban dunia yang kompetitif mengharuskan adanya provek rekontruksi khazanah intelektuak Islam. Sebuah upaya rekontruksi tehadap bangunan keilmuan klasik dengan mengubah paradigma berpikir. Dalam kaitannya dengan teologi paradigma ini harus dilakukan dengan menggalihkan orientasi aksiologis dari teosentris ke antroposentris. Hal ini berarti Hassan Hanafi mengiginkan teologi tidak hanya ditujukan kepada pembahasan yang membahas eksistensi ketuhanan semata tapi juga sebagai sebuah ideologi yang hidup dalam kehidupan manusia. <sup>48</sup>Teologi harus menjadi landasan kokoh yang revolusioner dalam mengarahkan manusia kepada kehidupan yang lebih baik dan bermartabat. Semangat revolusioner teologi yang terkandung dalam teks suci harus dapat diejawantahkan dalam kehidupan praktis.

Dalam buku Hassan Hanafi "Dari Akidah ke Revolusi" mengintrodusir pada pengertian bahwa "aqidah" merupakan tradisi. sedangkan "revolusi" modernisasi. Akidah merupakan keimanan dan jiwa rakyat sedangkan revolusi merupakan tuntutan zaman modern. Dalam mengelaborasi wacana teologi revolusinernya Hassan beberapa memunculkan besar: bagaimana mentransformasikan umat secara alamiah dari perspektif masa silam ke dalam perspektif modern? Bagaimana mengembalikan umat ke dalam tauhid yang fungsional dalam jiwa rakyat, agar dapat memfungsikan kembali sistem politik dalam masyarakat? Bagaimana menjadikan akidak

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Hassan Hanafi, *Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam*, (Yoyakarta: Islamika, 2003), hal. 59

sebagai pembangkit revolusi di tengah-tengah rakyat serta bagaimana menjadikan teologi sebagai kerangka acuan dalam memandang dunia? Bagaimana mentransformasikan kaum muslimin dewasa ini kearah revolusi masa depan?<sup>49</sup>

Memaknai semangat revolusioner dari teks suci ke dalam kehidupan praktis adalah cita-cita ideal teologi kontemporer. Sebagai sintesis dari dialog intelektual dengan semangat zaman yang melingkupinya teologi kontemporer setidaknya harus memiliki karakteristik yang menentang kemapanan atau status quo, membela kaum tertindas yang hak miliknya dengan memperiuangkan kepentingan dan membekali mereka dengan ideologis yang revolusioner dalam melawan golongan penindas, selebihnya teologi modern tidak hanya mengakui konsep metafisika tentang taqdir namun juga mengakui konsep bahwa manusia itu bebas menentukan nasibnya sendiri<sup>50</sup> Sehingga pemahaman taqdir dalam konstruksi teologi modern didasarkan pada sintesis tawar-menawar antara kecenderungan mengedepankan kemuthlakan Tuhan dan kebebasan manusia.

Konstruksi teologis modern (sebagai refleksi sistematis terhadap agama atau tafsir atas realitas dalam perspektif ketuhanan) kontemporer dituntut untuk melakukan refleksi dari bawah ke atas, dari realitas diproyeksikan pada teks-teks keagamaan. Sementara kalau kita cermati pemikiran teologi klasik bertumpu pada pola sebaliknya di mana bunyi teks diproyeksikan pada realitas. Seolah-olah teks-teks normatif transendental dari kitab suci

-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Hassan Hanafi, *Dari Aqidah Ke Revolusi: Sikap Kita terhadap Tradisi Lama*, (Jakarta: Paramadina, 2003), hal. 45-47.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi...*, hal. 58. lihat juga *Khaled M.Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Figh Otoriter ke Figh Otoritatif*, terj. R. Cecep Lukman Yasin, ( Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2003),hal. 174-175.

adalah realitasnya sendiri. Padahal teks bukan atau tidak sama dengan realitasnya sendiri.

Kajian teologis yang selalu berorientasi kapada pemahaman sebagai sebuah doktrin dogmatis tidak akan dapat memberikan pencerahan dalam dinamika masyarakat yang terus berubah. Pemikiran teologi semestinya adalah proyeksi realitas terhadap teks-teks normatif yaitu melalui vang kemudian identifikasi realitas secara objektif didefinisikan secara kwantitatif dan dicari penyelesaian melalui legitimasi teks keagamaan.

Selebihnya diperlukan sebuah pendekatan sosio historis terhadap bangunan teologis, karena bagaimanapun sebuah kepercayaan atau keyakinan harus dilihat sebagai suatu kenyataan yang mempunyai kesatuan mutlak dengan waktu, tempat, kebudayaan, golongan dan lingkungan di mana kepercayaan atau keyakinan itu muncul. Sehingga antara teologi vis a vis dengan realitas yang ada dapat berdialog dan dapat menghasilkan sebuah sintesa berupa sebuah formulasi teologi baru. Sebuah formulasi teologi yang tidak hanya berbicara tentang kesucian langit, kemutlakan Tuhan melainkan juga turut memainkan peran (revolusioner) dalam peningkatan kwalitas kehidupan manusia dan menempatkan manusia pada hakikat kemuliaannya.

### E. Metodologi Aplikasi Teologis ke Arah Transformasi Sosial.

Teologi dalam format ideal paling tidak dapat diartikan sebagai interpretasi realitas berdasarkan perpektif ketuhanan. Jadi, teologi tersebut dapat dimaknai sebagai kekuatan iman yang bertautan dengan visi sosial yang emansipatorik. Format teologi revolusioner adalah sesuatu yang berangkat dari kebutuhan kini, dari realitas kini, dan dari tantangan-tantangan yang kita rasakan sekarang ini, bukan dulu atau nanti.

Dari uraian terdahulu telah disimpulkan bahwa sistem teologi klasik yang ada dalam sejarah Islam cenderung mubazir dalam artian terlalu terfokus pada tataran dokrin teoritik. Dalam teologi klasik menghabiskan energi untuk mengerusi sesuatu yang sebenarnya perlu tidak perlu diurus seperti masalah kekekafiran seseorang, sifat Tuhan dan lain-lain. Oleh karena itu teologi dirasa kurang fusional mengingat selain ajaran-ajarannya kurang menyentuh kenyataan Dengan demikian diperlukan paradigma baru dalam sehingga memahami teologi benar-benar akan memunculkan sebuah system teologi vang dapat mengarahkan ummat mewujudkan transformasi sosial.

Hanafi tugas terberat adalah Menurut Hassan bagaimana mengaplikasikan ide ke dalam tataran praktis. Untuk menemukan metodologi yang tepat membumikan pesan-pesan wahyu adalah melalui perubahan paradigma penafsiran al-Qur'an. Pembicaraan mengenei relasi wahyu dengan realitas menjadi poin penting dalam model penafsiran al-Qur'an yang ditawarkan Hassan Hanafi. Realitas yang dimaksudkan adalah realitas masyarakat, politik dan ekonomi, realitas khazanah Islam, dan realitas tantangan Barat, Melalui gagasan Kiri Islam ia yakin bahwa cita-cita revolusi Islam dapat benar-benar tercapai setelah realitas-realitas itu dianalisis secara seksama.<sup>51</sup>.

Metodologi penafsiran al-Our'an Hassan Hanafi berpijak pada sebuah pengakuan "preferensi wahyu pada realitas". Wahyu tidak menyebabkan lahirnya peristiwaperistiea sejarah, tapi sebaliknya. Dari konsep asbab alnuzul menunjukkan bahwa manusia sanggup memahami realitas dengan fitrahnya dan secara bersama-sama

<sup>51</sup> Hassan Hanafi, *Limadza....*, hal. 393.

disepakati oleh masyarakat sebagai kepentingan bersama ( al-mashlahah). Ini bermakna bahwa selalu terdapat peluang untuk memilih bagian mana dari wahyu yang dapat menjadi solusi bagi problematika masyarakat. Bukan sebaliknya menafsirkan teks pada isu-isu yang sama sekali irrelevant dengan kehidupan kekinian.  $^{52}$ 

Hassan Hanafi ingin mengangkat kembali unsur revolusiner yang terkandung dalam al-Quran untuk menentang segala bentuk penyimpangan dalam realitas seperti penjajahan, kedhaliman dan kesewenang-wenangan. Dalam konteks teologi revolusioner kita harus menafsirkan konsep ketuhanan yang dapat dijadikan gambaran penolakan atas kenistaan yang ada dalam realitas.

Berangkat dari sebuah keyakinan teologis bahwa Tuhan merupakan sumber kebaikan, kesucian dan keadilan. maka hal ini berimplikasi pada hadirnya pemahaman bahwa Tuhan tidak pernah mengekang kebebasan manusia dan Tuhan tidak pernah menginginkan terjadinya penindasan atas sesama makhluk. Tuhan telah menciptakan segala sesuatu berdasarkan keadilan dan menginginkan manusia yang telah diberikan kebebasan untuk selalu menegakan supremasi keadilan dalam kehidupannya.53 menggambarkan manusia sebagai makhluk yang merdeka, dan karena hakikat kemerdekaannya itulah manusia menduduki tempat yang sangat terhormat dalam struktur realitas. Penganugerahan potensi rasio merupakan spesifikasi yang membuat manusia berada di atas makhluk lainnya.54 Karena itu manusia harus selalu

\_

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Hassan Hanafi, *Dirasat....*, hal. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Seyyed Hossein Nasr, *The Heart of Islam: Pesan-Pesan Universal Islam untuk Kemanusiaan*, terj. Nurasiah Fakih Sutan Harahap, (Bandung: Mizan, 2003), hal. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>'Abdul Mun'im Muhammad Khallaf, *Agama dalam Perspektif Rasional*, (Jakarta: Pustaka Fidaus, 1992), hal. 170

mengorientasikan segenap penilaian dan konstruksi hidupnya di atas prisip-prinsip rasional.

Dalam bahasa al-Qur'an manusia menempati posisi penting sebagai khalifah Allah (*vicegerent of Allah*) di muka bumi.<sup>55</sup> Tugas manusia adalah untuk memenuhi (*to fulfill*) karya kreatif Tuhan di alam semesta. Predikat ini memberikan gambaran kepada kita bahawa seolah-olah Tuhan mempercayakan kekuasaan-Nya kepada manusia untuk mengatur dunia ini. Untuk itu, dalam menjalankan kepercayaan Tuhan manusia harus meletakkan kontrol diri bagi dirinya, agar prestasi yang dicapainya tidak terkotori oleh kasus-kasus penyelewengan moral.

Penekanan pada kemuliaan manusia ini sebenarnya merupakan suatu konsepsi Islam yang sangat revolusioner, jika diingat bahwa kedudukan manusia seperti ini bahkan tidah pernah diberikan oleh humanisme Eropa pasca renaissans. Dalam konsepsi teologis mengenai hubungan dengan Islam, justru antara manusia mengajarkan pembebasan, bukan pengekangan. Menurut Islam aktualisasi diri manusia hanya dapat terwujud dengan sempurna dalam pengabdian kepada Penciptanya. Dan ini jelas merupakan pembebasan yang sejati. 56 Sebagai makhluk manusia hanya dibolehkan mempunyai hubungan pengabdian kepada Allah bukan kepada sesembahansesembahan palsu seperti yang kita kenal dalam folklore dan mitologi-mitologi.

Islam merupakan sebuah humanisme, yaitu agama yang sangat mementingkan manusia sebagai tujuan sentral, tetapi berbeda dengan prinsip-prinsip filsafat dan prinsip-prinsip agama lain, humanisme Islam adalah humanisme teosentrik. Artinya ia merupakan sebuah agama yang

<sup>55</sup>Mulyadhi Kartanegara, *Mozaik Khazanah Islam: Bunga Rampai dari Chicago*, ( Jakarta: Paramadina, 2000),hal. 99

<sup>56</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi*, (Bandung: Mizan, 1998), hal.162.

memusatkan dirinya pada keimanan terhadap Tuhan, dengan mengarahkan perjuangannya untuk kemuliaan peradaban manusia. Prinsip humanisme teosentrik inilah yang akan ditransformasikan sebagai nilai yang dihayati dan dilaksanakan sepenhuhnya dalam masyarakat dan budaya.

Berangkat dari posisi manusia sebagai wakil Tuhan di alam semesta. maka manusia berkewaiiban memproklamirkan keberadaan Tuhan sebagai sumber kesucian dalam realitas empiris. Dengan kata lain manusia harus menentang segala bentuk realitas yang berseberangan dengan nilai kesucian Tuhan dan semua pemikiran yang mengatasnamakan Tuhan dalam melegitimasir semua penyimpangan moral vang mereka lakukan. Kita berkeyakinan bahwa Tuhan mustahil berlaku buruk dan Zat-Nya suci dari sifat zalim dan aniaya.<sup>57</sup>

Keimanan terhadap keadilan Ilahi akan berpengaruh besar dalam membenahi prilaku manusia. Pertama, sebagai control terhadap penyimpangan, dimana dengan mevakini bahwa ucapan dan perbuatannya senantiasa berada di bawah pengawasan Tuhan tentu seseorang tidak akan meremehkan perbuatannya sekecil apapun. Hal ini membawa kepada kesadaran eskatologis bahwa kelak segenap perbuatan yang pernah dilakukannya akan diganjar secara adil. Kedua, Berprasangka baik, dalam artian bahwa seseorang yang mengimani keadilan Tuhan akan berprasangka baik terhadap sistem yang beroperasi di jagat alam ini. Hal ini akan menimbulkan keyakinan bahwa hukum alam tidak pernah secara otoriter "mendikte" kebebasan manusia. Ketiga, keimanan terhadap keadilan Tuhan merupakan faktor pengerak timbulnya keadilan dalam konteks kehidupan Individu maupun masyarakat.<sup>58</sup> Dengan demikian orang yang meyakini keadilan Tuhan,

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Hassan Hanafi, *Dari Akidah...*,hal. 1-5.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Muhsin Qiraati, *Mencari Tuhan: Mengapa dan Bagaimana,* terj. Muhammad Bafaqih, (Bogor: Cahaya, 2001), hal.81.

tentu akan mudah menerima keadilan dalam hidupnya baik sebagai individu maupun masyarakat.

Aktualisasi nilai positif teologi idealnya sangat memainkan peranan dalam perubahan sosial. Tetapi selama ini teologi terkesan tidak mampu berperan dalam realitas empiris, teologi hanya berbicara pada tataran teoritis dan tidak merambah pada praksis, implikasinya teologis hanya bisa berbicara pada tataran wacana tidak menunjukkan eksistensinya dalam proses transformasi sosial.<sup>59</sup> Padahal nilai-nilai Islam pada dasarnya bersifat allembrancina bagi penataan sistem kehidupan sosial, politik. ekonomi dan budaya. Oleh karena itu, tugas terbesar Islam sesungguhnya adalah melakukan transformasi sosial dan budaya dengan nilai-nilai itu.

Proyek transformasi ini setidaknya harus melalui dua dimensi pokok untuk dapat memunculkan energi revolusioner Islam. Pertama, Pengujian kembali atas alyang dengannya kita akan dapat turath al-Islami menemukan dilema-dilema yang ada dalam konstruk teologi Islam. Dilema-dilema (anomali) ini kemudian diminimalisir dengan memunculkan semangat modernitas dalam rangka memberikan respon terhadap berbagai tantangan. Kedua, transformasi dan perumusan "teologi revolusioner Islam", melalui proses *min al-'aqidah ila al-thawrah*, dari keimanan kepada revolusi. Transformasi dan perumusan ini berangkat dari pengujian pada dimensi pertama, dengan menggunakan sumber-sumber keimanan sebagaimana terdapat dalam alturath, yang pada akhirnya akan menghasilkan teologi revolusioner yang diharapkan dapat mengembalikan citra Islam sebagaimana masa-masa kegemilangannya.

Secara teks seluruh kandungan nilai teologi Islam memang bersifat normatif dan transenden karena memang didasarkan pada sumber wahyu. Ada dua cara bagaimana

 $<sup>^{59}\</sup>mbox{Komaruddin}$  Hidayat, *Menafsirkan Kehendak Tuhan*, (Jakarta: Teraju, 2004), hal. 191.

nilai-nilai teologi normatif itu menjadi operasional dalam kehidupan sehari-hari. *Pertama* nilai-nilai teologi normatif itu diaktualkan langsung menjadi prilaku. Aktualisasi ini berarti kita dituntut untuk dapat menerapkan semua pesan moral teologis dalam kehidupan bermasyarakat. Cara *kedua* mentransformasikan nilai-nilai normatif menjadi teori ilmu sebelum diaktualisasikan kedalam prilaku.

Jika kita ingin melakukan restorasi terhadap masyarakat Islam dalam konteks masyarakat modern maka kita harus melakukan pendekatan yang menyeluruh dari pada sekedar pendekatan legal. Metode untuk transformasi nilai melalui teori ilmu untuk kemudian diaktulisasikan dalam praksis, memang membutuhkan proses melalui beberapa fase formulasi: teologi - filsafat sosial - teori sosial - perubahan sosial.<sup>60</sup> Aktualisasi ini tentunya merupakan proyek terberat dalam upaya pembumian nilainilai normatif ke dalam realitas praksis.

Berangkat dari kedua cara di atas, maka tugas kita sebagai khalifah Allah harus dapat membumikan nilai-nilai transendental ketuhan yang selama ini kita pahami sebagai pernyataan normatif ke dalam bentuk prilaku atau sebuah teori sosial. Artinya kita harus merestorasi individu dengan sifat positif ketuhanan, sehingga menjadikan kita sebagai penegak berkeadilan, menentang kesewenangwenangan dan segala bentuk penyimpangan sosial lainnya. Dengan kata lain manusia harus dapat mengaplikasikan ruh ketuhanan di alam raya yang tentunya harus dimulai sebuah rekontuksi teologis yang revolusioner dan membumi. Sudah yang terbantahkan menjadi aksioma bahwa penyimpangan yang terjadi dalam realitas disebabkan oleh ketidakadilan dan kesewenang-wenangan. Yang bertanggung jawab atas penyelewengan moral tentulah bukan Tuhan, melainkan kesalahan mutlak masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam...*, hal.170.

manusia yang lalai untuk menunaikan tugas sosianya dengan sebagai wakil Tuhan.

Paradigma ini mengacu pada pemaknaan bahwa teologi dalam format merupakan interpretasi realitas berdasarkan perspektif ketuhanan. Dengan kata lain teologi dimaknai sebagai kekuatan iman yang bertautan dengan visi sosial yang emansipatorik. Dalam format ini teologi mengemban fungsionalitasnya berdasarkan kebutuhan kekinian, realitas kekinian, tantangan-tantangan yang dihadapi ummat bukan berdasarkan alasan masa lalu.

Hassan Hanafi telah memulai proyek besar melakukan rekontruksi kembali khazanah keislaman. Realitas kekinian umat Islam yang termaginalkan dalam kompetisi dengan peradaban lain mengharuskan menelisik kembali bangunan tradisi Islam. Dalam konteks penelitian ini Hassan Hanafi telah melakukan pengkajian secara cermat terhadap konstruksi teologi klasik, di dalamnya ia menemukan beberapa anomali yang disinyalir sebagai penyebab kelamahan peradaban Islam. Menurut Hassan Hanafi persoalan yang mendasar dalam teologi klasik adalah bahwa teeologi selalu berorientasikan metafisik ketuhanan ( teo-oriented), teologi selalu diarahkan menjadi ilu teoritis murni sehingga teologi menjadi terpisah dari tataran praktis. Hal ini berimplikasi pada ketidakmampuan umat membumikan nilai moral yang terkandung dalam teks al-Our'an

Hassan Hanafi berpandanngan bahwa teologi merupakan sintesa dari dialektika antara ruh normativitas yang berasal dari alam transenden dengan realitas kesejarahan manusia, maka upaya rekayasa sebuah sistem teologis masa depan yang mengarah kepada perubahan sosial merupakan sebuah keniscayaan. Menurut Hassan Hanafi agar proses transfomasi sosial bisa terwujud, dibutuhkan sebuah teologi yang revolusioner yang dapat menekan semua bentuk penyimpangan sekaligus

mengejawantahkan nilai transendental keilahian dalam kehidupan praktis. Bagaimanapun teologi yang dianggap memenuhi kebutuhan intelektual adalah teologi yang bisa menunjukkan eksistensinya dalam sebuah perkembangan peradaban manusia yang terus berkembang secara dinamis.

Untuk mewujudkan teologi revolusioner ini tentunya harus dimulai dari sebuah paradigma baru bahwa teologis dituntut untuk melakukan refleksi dari bawah ke atas, dari realitas diproveksikan pada teks-teks keagamaan. Dengan kata lain semua penafsiran wahyu diarahkan pada pertimbangan realitas. Dengan demikian teologis dimaknai sebagai proyeksi realitas terhadap pesan dari transendendental berupa teks normatif. Dengan demikian akan memunculkan sebuah formulasi teologis yang sintesis dari perpaduan merupakan pesan alam transendental (al-Our'an) dan realitas empiris vang senantiasa berubah. Rekayasa pengabungan ini dengan sendirinya akan menjadikan sistem teologi hidup dalam realitas empiris, sehingga teologi tidak lagi terkesan elitis melainkan akan memberi kesan populis.

# Bab V REKONSTRUKSI TEOLOGIS PERSPEKTIE MUHAMMAD ABED AL-JABIRI

### A. Mengenal Muhammad Abed Al-Jabiri.

Muhammad Abid Al-Jabiri adalah penulis prolifik asal Maroko. Ia merupakan seorang pemikir Muslim kontemporer vang sangat kreatif dan sangat kritis. Di kalangan pemikir Arab, Al-Jabiri memang dikenal sebagai filosof kontemporer Arab yang memiliki ide-ide brillian.

Dilahirkan di Figuig, sebelah Selatan Maroko pada tahun 1936. Jabiry tumbuh dalam sebuah keluarga yang mendukung iklim gerakan pembebasan dan kemerdekaan Maroko ketika di bawah bayang-bayang penjajahan Prancis dan Spanyol. Ia menyelasaikan pendidikan Ibtidaiyahnya di madrasah burrah wathaniyyah, sebuah sekolah agama swasta vang dididirikan sebuah geraka kemerdekaan ketika itu. Pendidikan menengahya ia tempuh antara tahun 1951-1953 di Casabalanca dan memperoleh Diploma Arabic High School setelah Maroko merdeka.

Penguasaannya yang mendalam dalam bidang ilmu filsafat karena memang semenjak awal Al-Jabiry telah tekum mempelajari kajian filsafat secara otodidak. Sedangkan secara akademik pendidikan filsafatnya dimulai pada tahun 1958 di Universitas Damaskus, Syiria. Namun Al-Jabiri tidak lama bertahan di universitas ini, buktinya setahun kemudian ia berpindah ke Universitas Rabat yang waktu itu baru saja didirikan dinegara asalnya.

Al-Jabiri menyelesaikan program masternya pada tahun 1967 dengan judul thesis Falsafah al-Tarikh 'inda Ibnu Khaldun (Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun), di bawah bimbingan N.Aziz Lahbabi (w.1992). Gurunya itu juga merupakan seorang pemikir Arab Maghriby yang secara substansial pemikirannya banyak dipengaruhi oleh Henri Louis Bergson dan Jean poul Sartre, dua filosof ternama berkebangsaan Perancis. Kiranya pemikran kedua filosof Perancic ini nampak jelas dari cara pandang Al-Jabiri kemudian hari. Pengaruh ini misalnya terlihat dari cara pandang keagamaan yang dinamis dan semangat pengalian nilai kebebasan dalam doktrin keagamaan.

Pada dekade 1950-an ketika masih kuliah di Universtas Muhammad V, Rabat, Jabiri memang banyak menbaca dan mempelajari ajaran Marxisme yang memang tumbuh subur di dunia Arab saat itu. Ia bahkan mengaku sebagai salah seorang pengagum ajaran Marx. Kenyataan itu bukan hal yang aneh memandangkan sebagai seorang yang lahir dan tumbuh di negara bekas protektoriat Prancis menjadikan Al-Jabiri tidak kesulitan mengakses buku atau pemikiran berbahasa Perancis.<sup>1</sup> Namum dalam perkembangan selanjutnya Al-Jabiri mulai mennukkan keraguan terhadap efektivitas pendekatan Marxian dalam konteks sejarah pemikiran Islam, apalagi setelah membaca karya Yves Lacoste yang membandingkan karya Karl Marx dangan Ibnu Khaldun, antara Barat dan Islam.<sup>2</sup> Dari situ Al-Jabiri kemudian kembali mempertanyakan asumsi-asumsi peneliti orientalis yang mengkaji para Islam yang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Khudori Soleh (ed.),*Pemikiran Islam Kontemporer*, (Yoyyakarta: Jendela, 2003), hal. 231.

 $<sup>^2</sup>$  Muhammad 'Abid al-Jabiri,  $\it At\textsubset{-Turats}$  wa al\_Hadatsah Dirasah wa al-Munaqasyah. (Bairut: Markaz Tsaqafat al-Arabi, 1991), hal. 107-109.

menurutnya terlalu memaksakan kehendak, sehingga perlu membangun metodologi sendiri seperti di atas.

Kembali kepada riwayat pendidikan Al-Jabiri, gelar Doktor Falsafah diraihnya pada tahun 1970 di bawah bimbingan Najib Baladi. Disertasi doktornya juga berkisar tentang pemikiran Ibnu Khaldun dengan judul Fikr Ibn Khaldun: Al-'Ashabiyyah wa al-Dawlah Ma'alim Nazariyyah Khalduniyyah fi al-Tarikh al-Islam (Pemikiran Ibnu Khaldun, Ashabiyah dan Negara: Rambu-Rambu Paradigmatik Pemikiran Ibnu Khaldum dalam Sejarah Islam).<sup>3</sup> Jabiri muda merupakan merupakan aktifis politik berideologi sosialis. Dia bergabung dengan partai Union Nationale des Force Populaires (UNFP) vang kemudian berubah menjadi Union Sosialiste des Force Populaires (USFP) dan pada tahun 1975 Al-Jabiri menjadi anggota biro politik (USFP).

Di samping aktif dalam bidang politik, Al-Jabiri juga terjun dalam bidang pendidikan. Dari tahun 1964 dia telah mengajar filsafat di sekolah menengah, dan secara aktif terlibat dalam program pendidikan nasional Maroko. Pada tahun 1966 dia bersama dengan Mustafa al-Omari dan Ahmed Sattani menerbitkan dua buku teks yaitu tentang pemikiran Islam dan mengenai Filsafat yang kedua-duanya diperuntukkan sebagai buku daras mahasiswa S1.

Al-Jabiri termasuk pemikir Islam kontemporer yang produktif . Ia telah menghasilkan berpuluh karya tulis, baik yang berupa artikel koran, majalah, atau dalam bentuk buku. Karya-karya Al-Jabiri berisikan topik yang variatif dari isu sosial dan politik hingga filsafat dan teologi. Karier intelektualnya sepertinya dimulai dengan penerbitan buku *Nahnu wa al-Turath* pada tahun 1980. Disusul dua tahun kemudian dengan al-Kitab al-Arabi al-Muasir: Dirasah Naqdiyyah Tahliliyyah, Kedua buku tersebut sepertinya sengaja dipersiapkan sedemikian rupa sebagai pengantar

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Muhammad 'Abed al-Jabiri, *Post-Tradisionalisme Islam*, (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2000), hal. Xiii.

kepada grand projek (*magnum opus*) intelektualnya *Naqd al-* "Aql al-'Arabi (Kritik Nalar Arab). Karya monumentalnya ini bertujuan sebagai upaya untuk membongkar formasi awal pemikiran Arab-Islam dan mempelajari langkah apa saja yang dapat diamabil dari pemikiran Islam klasik tersebut.

Untuk projek pemikiran ini dia telah menerbitkan Takwin al-'Aql al-Siyasi al-Arabi, Bunyah al-'Aql al-Arabi, Al-'Aql al-Siyasi al-'Arabi, Al-'Aql al-Akhlaqi al-'Arabiyyah: Dirasah Tahliliyyah Naqdiyyah li Nuzum al-Qiyam fi al-Thaqafah al-'Arabiyyah dan sederatan karya lainnya. Namun secara keseluruhan semua karya Al-Jabiri membicarakan tentang kebudayaan dan pemikiran Islam. Meskipun demikian ia hanya membatasi dirinya hanya pada Islam-Arab, pada teks yang ditulis dengan bahasa Arab, tidak mencakup teks-teks non Arab seperti teks-teks Persia, meski ditulis cendikiawan Muslim.

Pembatasan lainnya, ia hanya membatasi pada persoalan epistemologi, yakni mekanisme berfikir yang mendominasi kebudayaan Arab dalam babak-babak tertentu. Karena itu, karya Al-Jabiri tidak akan membahas persoalan-persoalan seperti ortodoksi, wahyu dan mitos, imajiner, simbol atau yang lainnya dari persolan teologi seperti yang dominan dalam karya Arkoun.

#### B. Milieu Intelektualitas, Budaya dan Politik Maroko

Untuk memahami lebih jauh pemikiran Muhammad Abed Al-Jabiri maka ada baiknya meninjau dahulu milieu intelektualitas di Maroko. Hal ini penting mengingat adanya pola interaksi intelektual antara pemikiran dengan lingkungannya. Bagaimanapun pemikiran itu muncul tidak lain sebagai respon kreatif dalam mengisi atau menyikapi semangat zaman yang berlangsung. Oleh karena itu, menurut Amin Abdullah, untuk memahami pemikiran seorang pemikir, faktor historis sangat penting dipertimbangkan. Responrespon yang dicurahkan untuk menanggapi realitas. selalu

berkaitan dengan nilai-nilai sosial, budaya, politik praktis dan sebagainya.<sup>4</sup> Dalam kondisi apapun pemikiran tak mungkin muncul tanpa konteks.

Dalam memahami pemikiran Muhammad Abed Al-Jabiri dan kaitan dengan negara Maroko, maka akan selalu terdapat proses komunikasi dan ekspresi dengan lingkungannya, dan hubungan timbal balik antara pemikiran keislaman di satu pihak dengan kondisi sosial di lain pihak<sup>5</sup>. Pemikiran bersumber dari pengetahuan yang dibentuk secara sosiologis (socially constructed) karena itu, pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari akar sosial, tradisi dan keberadaan pemikiran tersebut.

Kelanjutan dari konsep tersebut mengacu kepada sebuah pandangan bahwa pemikir dan pemikiran bukanlah tampil dari atau dalam kevakuman sosio-kultural. Keduanya akan terpahami lewat penelusuran asal usul, pengalaman, setting, sosio-kultural yang mengitari pemikir. Artinya akumulasi pengalaman dan tingkat tantangan dalam waktu dan tempat sangat menentukan corak pemikiran seseorang. menjadi dasar penyebutan pemikiran senantiasa merefleksikan semangat zamannya, meskipun formasinya bersifat refleksi akomodatif, progressif maupun reaktif. Oleh karenanya, pemikiran Muhammad Abed Al-Jabiri tidak bisa dipahami tanpa meletakkannya dalam suatu posisi sejarah atau tradisi panjang yang melatarinya. Begitu pula ketika berusaha memahami Muhammad Abed Al-Jabiri, berbagai mewadahi konteks sosio-historis aktivitas yang intelektualnya harus pula dipertimbangkan.

Muhammad Abed Al-Jabiri dengan sekian banyak karya yang dihasilkannya, telah menunjukkan kredibilitasnya sebagai salah satu figur yang berada di garda depan pemikiran Islam kontemporer. Namun harus diingat bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M. Amin Abdullah, *Falsafah Kalam di Era Postmodernisme*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar 1995), hal. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mulyanto Sumardi..., 99.

nama Al-Jabiri tidak memperoleh posisi demikian bila tidak didukung oleh latar belakang lingkungan intelektual (*milieu intelectual*), budaya dan politik di sekitarnya.

Negeri Maghribi, yang kini mencakup negara Maroko, Al-Jazair dan Tunisia, dimana al-Jabiri lahir dan Tumbuh, merupakan negeri yang pernah menjadi protektoriat Perancis. Setelah merdeka, negara Maroko mengenal dua bahasa resmi yaitu bahasa Arab dan Perancis.<sup>6</sup> Penguasaan dua bahasa inilah yang menyebabkan Al-Jabiry dengan mudah dapat mengakses rujukan intelektual Aran dan Perancic sekaligus, dan pengaruh corak pemikiran Perancis begitu kentara dalam kontruksi intelektualnya. Hal yang sama juga terjadi pada beberapa pemikir Islam asal Maghribi lainnya seperti: Fatima Menissi, Abdullah Laroui, Muhammad Arkoun, Hichem Djait dan Abdur Razzag al-Daway. Termasuk dalam tradisi filsafat Perancis yang mereka kenal itu adalah pemikiran "pemberontakan" kaum strukturalis, strukturalis, maupun post modernis yang rata-rata lahir dari rahim Perancis.

Perkenalan Al-Jabiri dengan tradisi pemikiran Perancis memang sudah dimulai sejak ia masih kuliah di Universitas Muhammad V, Rabat. Saat itu, pada tahun-tahun terakhir dekade 50-an, pemikiran-pemikiran Marxisme sedang berkembang dengan suburnya di wilayah Arab. Dalam hal ini Al-Jabiri sendiri mengakui bahwa ia mengagumi Marxisme. Namun kemudian ia kembali meragukan terhadap efektifitas pendekatan Marxian dalam konteks sejarah pemikiran Islam muncul ketika ia membaca karya Yves Lacoste tentang Ibnu Khaldun. Dimana Lacoste telah berkesimpulan bahwa Ibnu Khaldun telah mendahului Marx menyangkut doktrin "determinasi sosial" dan "materialisme historis". Teknik perbandingan semacam ini yakni antara tradisi Islam dan tradisi Barat, tak pelak lagi mendorong al-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Muhammmad Abed Al-Jabir, *Post-Tradisionalisme Islam*, (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2000), hal. xvi

Jabiry mempertanyakan asumsi-asumsi kaum orientalis yang terkesan memaksakan kepentingan mereka dalam mengkaji studi-studi Islam.

Dalam berbagai karyanya Al-Jabiri banyak mengkritik tradisi orientalis, terutama dalam sisi metodologi dan kerangka berfikirnya. Bagi Al-Jabiri, pemikir Barat hanya menjadikan Islam sebagai objek yang kemudian ditundukkan demi pemuasan intelektual dan akademik Barat. Dengan kata lain Al-Jabiri mempertegas bahwa Orientalisme mengkaji Islam hanya untuk kepentingan mengatasi problem-problem yang ada dinegerinya. Maka, dalam konteks seperti ini jangan diharapkan mereka akan berbicara tantang Islam yang historis, apalagi tentang studi-studi kritis tentang ajaran Islam. Kepentingan mereka hanya sebatas menemukan sisisisi dalam Islam yang menguntungkan mereka, inilah model egosentrisme Barat.

Demikianlah bahwa pemikiran dan kedalaman intelektualitas Abid Al-Jabiri dipengaruhi secara diametral oleh latar belakang pendidikan dan sosio-kultural di Maroko dimana ia meperkenalkan gagasan-gagasannya yang cemerlang. Dalam konteks dengan rekontruksi teologis jelas bahwa semangat pembebebasan yang terjadi dimaroko menberikan inspirasi bahwa teologispun harus diarahkan kepada munculnya semangat pembebesan untuk mewujudkan transformasi sosial.

### C. Konstruksi Dasar Epistemologi Pemikiran Muhammad Abid Al-Jabiri

Muhammad Abid al-Jabiri punya ambisi besar untuk membangun sebuah epistemologi baru yang sesuai dengan perkembangan hari ini. Untuk itu dia telah melancarkan proses dekonstruksi terhadap bangunan pikiran Islam klasik. Proses dekonstruksi ini pada prinsipnya berusaha untuk meninjau kembali proses terbentuknya akal Arab Muslim guna mengetahui konstruk epistemologi pemikiran Islam

klasik. Al-Jabiri sebagai seorang pemikir memiliki perhatian khusus tentang *turâts* (sejarah) kebudayaan Islam., dan menjadikannya sebagai bagian dari kegiatan intelektualnya dalam berbagai hal yang dapat menguncang cara berpikir para pemikir dunia Arab, baik disadari ataupun tidak, tetapi hasil pemikirannya paling tidak dapat memperkaya sejarah pemikiran dan memberikan pemahaman yang lebih baik tentang cara membaca *Turâts* Arab.

awal. Dari al-Jabiri mengatakan bahwa dia menggunakan pendekatan Sejarah kebudayaan Islam, serta rasa keingintahuannya yang modern dan berlebihan, dia tidak mengikuti pandangan bahwa kenyataan sejarah hanya sesuai budaya untuk warisan Barat saja. Sebaliknya berpendapat, bahwa kenyataan sejarah dapat diterapkan dalam semua sejarah umat manusia dan tidak ada pilihan lain dalam menafsirkan sejarah kebudayaan Islam, dengan menghubungkan konteks historis Islam.

Ada hal yang menarik dari Al-Jabiri dalam melihat masa lalu dan masa depan. Masa lalu selalu berrhubungan dengan masa depan. Bagaimana pun historisitas itu menentukan pola pikir manusia, dan pola pikir juga sangat menentukan corak kehidupan manusia di kekinian dan masa depannya. Dalam teologis Al-Jabiri mengiginkan kita menempatkannya sebagai tradisi yang perlu dibangun kembali dalam kesadaran kita dan merekonstruksinya sebagai tradisi yang kita pelihara, ketimbang kita dipelihara oleh tradisi itu sendiri. Sedangkan perencanaan budaya masa depan berarti memenuhi syarat-syarat pemeliharaan dan partisipasi yaitu pemeliharaan pemikiran kontemporer dan partisipasi dalam memperkaya dan mengarahkannya, inilah makna kekinian (*al-mu'asharah*)

\_

 $<sup>^7\,</sup>$  Muhammad Abid Al-Jabiri, Agama Negara dan Penerapan Syariah. terj. Mujiburrahman, ( Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2004), hal. 102.

Sebagai sebuah tradisi yang dibangun dalam sejarahnya, menurut al-Jabiri teologi juga dipengaruhi oleh sejarah kultural Arab dimana disiplin tersebut lahir dan sistematisasikan oleh leluhur kita. Keterpengaruhan yang berlebihan terhadap konstruk sejarah ini menjadikan kita senantiasa terbelenggu oleh pandangan, pemahaman dan metode yang mereka arahkan. Hal ini, tanpa terasa membuat kita terlibat dalam konflik masa lalu dan problem-problemnya, dan menjadikan masa sekarang kita disibukkan oleh problem-problem masa lalu.

Bagi al-Jabiri sistem teologi merupakan turâts tidak hanya sekedar warisan budaya dan peradaban yang terkubur kerangkeng dan berada dalam pemikir masa lalu. Turâts baginya tetap masih diperlukan spiritnya pada saat ini, terutama dalam menghadapi *kooptasi* peradaban lain atas dunia Islam. Dengan demikian, starting point atau langkah awal untuk menghidupkan kembali turâts(ihyâ'ut turâts) dalam konteks masyarakat saat ini adalah dengan menumbuhkan kesadaran akan pentingnya nilai turâts dan kontribusinya dalam setiap pranata kehidupan. Selain itu, umat Islam juga harus memahami adanya korelasi antara turâts dengan tujuan serta orientasi umat Islam saat ini.

metodologi Ada tiga epistemologis untuk membongkar nalar Arab tentang turâts, menurut al-Jabiri, yaitu, P*ertama* epistemologis *bayani*, epistemologis *Bavani* adalah metode pemikiran khas Arab yang menekankan teks, nas secara langsung atau tidak langsung, dan dijustifikasi oleh akal kebahasaan yang digali lewat inferensi. Secara langsung artinya memahami teks sebagai pengetahuan jadi dan langsung mengaplikasikan tanpa perlu pemikiran, secara tidak langsung berarti memahami teks sebagai pengetahuan mentah sehingga perlu penafsiran. Meski demikian, hal ini bukan berarti akal atau rasio bisa bebas menentukan makna dan maksudnya, tetapi tetap harus

bersandar pada teks. Dalam *bayani* rasio dianggap tidak mampu memberikan pengetahuan kecuali disandarkan pada teks. Dalam sasaran keagamaan metode *bayani* adalah aspek eksoterik (syariat).

Dengan demikian sumber pengetahuan bayani adalah teks. Dalam istilah ushul fiqh, yang dimaksud nas sebagai sumber pengetahuan bayani adalah Alquran dan hadis. Dikalangan ulama terdapat kesepakatan bahwa sumber ajaran Islam yang utama adalah Alquran, al-Sunnah dan Ijma'. Ketentuan ini sesuai dengan agama Islam itu sendiri sebagai wahyu yang berasal dari Allah Swt, yang penjabarannya dilakukan oleh Nabi Muhamamd saw. Di dalam Alquran surat an-Nisa ayat 59.

Kedua Epistemologi al-Irfan, Dalam menerjemahkan kata al-Irfan, kita berhadapan dengan dua padanan yang serupa tapi tak sama, yang pertama adalah "Gnose/gnosis" yang berarti pengetahuan intuitif tentang hakikat spiritual yang diperoleh tanpa proses belajar. Sedangkan yang kedua adalah "gnostik" yang dikhususkan kepada pengetahuan tentang Allah yang dinisbahkan kepada: gnostiksisme, sebuah aliran kebatinan yang muncul di abad ke-2 M. Kelihatannya pengertian kedualah yang dikehendaki oleh al-Jabiri.Sebagai aktivitas kognitif, gnostik berarti sesuatu yang dikatakan oleh para pemeluknya sebagai al-Kasyf dan al-bayan (intuisi). Sebagai lapangan kognitif, gnostik adalah sinkretisme dari legenda, kepercayaan dan mitos berbaju agama yang dijadikan legitimasi pembenaran dari apa yang diyakini oleh pemeluknya sebagai pengertian esoteris yang tersembunyi dibalik wujud eksoteris dari teks agama. Adapun dari perspektif epistemologinya, gnostik merupakan konsep dan prosedur yang membangun dunia berpikir gnostik dalam pembentukan turâts, dengan dua porosnya, yang pertama adalah pengalihan bahasa, dengan menggunakan efistemologis pasangan eksoteris/esoteris yang sejajar dengan pasangan kata/ makna dalam trend akal teoritis. Hanya saja al-Jabiri melihat pasangan ini secara terbalik artinya menjadikan makna sebagai asal dan kata sebagai cabang. *Kedua* mengabdi dan menggali manfaat secara bersamaan, baik secara terangterangan maupun secara implisit, dengan menggunakan pasangan epistemologis kewalian/kenabian yang paralel dengan pasangan epistemologis dalam pembentukan *turâts* Arah.

Pengetahuan *irfani* adalah merupakan lanjutan dari *bayani*, pengetahuan *irfani* tidak didasarkan atas teks *bayani*, tetapi pada *kasyf*, yaitu tersingkapnya rahasiarahasia realitas oleh Tuhan. Karena itu, pengetahuan *irfani* tidak diperoleh berdasarkan analisis teks tetapi dengan hati nurani, dimana dengan kesucian hati, diharapkan Tuhan akan melimpahkan pengetahuan langsung kepada-Nya. Dari situ kemudian dikonsepsikan atau masuk dalam pikiran sebelum dikemukan kepada orang lain. Secara metodologis pengetahuan ruhani diperoleh melalui tiga tahapan yaitu, persiapan, penerimaan, dan pengungkapan baik secara lukisan maupun tulisan.

Ketiga Epistemologi Burhani, berbeda dengan epistemologi bayani dan irfani, yang masih berkaitan dengan teks suci, burhani sama sekali tidak mendasarkan diri pada teks, juga tidak pada pengalaman. Burhani menyadarkan diri kepada kekuatan rasio, akal, yang dilakukan lewat dalil-dalil logika. Bahkan dalil-dalil agama hanya bisa diterima sepanjang ia sesuai dengan logika rasional. Perbandingan epistemologi ini, seperti dijelaskan Jabiri, bayani menghasilkan pengetahuan lewat analogis non fisik atau furu' kepada yang asal, irfani menghasilkan pengetahuan lewat proses penyatuan ruhani kepada Tuhan dengan penyatuan universal, burhani

menghasilkan pengetahuan melalui prinsip-prinsip logika atas pengetahuan sebelumnya yang telah diyakini kebenarannya.

Dengan demikian, sumber pengetahuan burhani adalah rasio, bukan teks atau intitusi. Rasio inilah yang dengan dalil-dalil logika, memberikan penilaian dan keputusan terhadap informasi-informasi yang masuk lewat panca indera, yang dikenal dengan istilah tasawwur dan tasdiq. Tasawwur adalah proses pembentukan konsep berdasarkan data-data dari indera, sedang tasdiq adalah proses pembuktian terhadap kebenaran konsep tersebut.

Selanjutnya, untuk mendapatkan sebuah pengetahuan, epistemologi *burhani* menggunakan silogisme. Dalam bahasa Arab, silogisme diterjemahkan dengan qiyas atau *al-Qiyas al-Jami'* yang mengacu kepada makna asal. Secara istilah, silogisme adalah suatu bentuk argumen dimana dua proposisi yang disebut premis, dirujukan bersama sedemikian rupa. Sehingga sebuah keputusan pasti menyertai. Namun karena pengetahuan *burhani* tidak murni bersumber kepada rasio objek-objek eksternal, maka ia harus melalui tahapan-tahapan sebelum dilakukan silogisme yaitu 1. tahap pengertian, 2. tahap pernyataan, 3. tahap penalaran.

Dengan metode terakhir, pengetahuan atau hikmah yang diperoleh tidak hanya yang dihasilkan oleh kekuatan akal tetapi juga lewat pencerahan rohaniah, dan semua itu disajikan dalam bentuk rasional dengan menggunakan argumen rasional. Pengetahaun atau hikmah ini tidak hanya memberikan pencerahan *kognisi* tetapi juga realisasi, mengubah wujud sipenerima pencerahan itu sendiri dan merealisasikan pengetahuan yang diperoleh sehingga terjadi transformasi wujud, semua itu tidak bisa tercapai kecuali dengan mengikuti syariat, sehingga sebuah pemikiran harus menggunakan metode *bayani*.

## D. Konsep Rekonstruksi Teologis Muhammad Abid Al-Jabiri

Dari paparan uraian di atas bahwa dalam pandangan Al-Jabiri, Teologi meskipun bersumberkan pada teks Al-Quran, namun dalam pemahaman dan perumusannya tetap dipengaruhi oleh faktor kesejarahan yang cukup kentara. Dengan pemahaman demikian maka upaya rekontruksi teologis dalam batas tertentu dapat dipahami sebagai upaya rekontruksi sejarah dan niscaya.

Dalam kaitannya dengan kontruksi teologis yang telah dirumuskan oleh ulama-ulama klasik jelas memperlihatkan keragama "kelompok-kelompok" (al-Firaq), sejarah "kelas-kelas" (thabaqat) dan sejarah "doktrindoktrin" (maqalat), dan seterusnya. Adanya keragaman aliran dan perbedaan opini yang terbangun, menampakkan kekayaan khazanah keislaman, oleh karena itu sebuah bangunan keilmuan itu harus diapresiasikan dengan positif. Meskipun demikian mengikutinya secara buta terhadap keseluruhan bentukan sejarah itu dan mengangapnya sebagai sebuah kebenaran mutlak juga merupakan sebuah "kebodohan".

Dalam pandangan Al-Jabiri teologis selama ini terlalu cenderung terfokus pada penalaran *bayani*, yang hanya terpola dan mendasarkan diri pada teks. Hal sedemikian menjadikan sistem teologi hanya terfokus pada hal-hal yang bersifat aksidental bukan substansial, sehingga membuat sistem teologi kurang bisa dinamis mengikuti perkembangan sejarah dan sosial masyarakat yang begitu cepat. Kenyataan ini tidak hanya dalam persoalan teologis, bahkan semua struktur pemikiran Islam saat ini masih didominasi penalaran bayani fiqhiyyah kurang bisa merespon dan mengimbangi perkembangan peradaban dunia.

Atas pertimbangan di atas, nenurut Muhammad 'Abid al-Jabiri, realisasi proyek kebangkitan Islam (*al- Nahdah al-Islamiyyah*) harus dimulai dari sebuah keberanian

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Muhammad Abid Al-Jabiri, *Problem Peradaban: Penulusuran Jejak Kebudayaan Arab, Islam dan Timur,* (Yogyakarta: Belukar, 2004), hal. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Khudori Soleh (ed.), *Pemikiran Islam Kontemporer*, (Yogyakarta: Jendela 2003), hal. 253

merekonstruksi tradisi (*al-turath*) sehingga dapat memberikan sumbangan riil dalam kehidupan ummat manusia.<sup>10</sup> Dalam hal perlunya rekonstruksi teologis ini AlJabiri mengatakan bahwa:

"merombak sistem relasi yang baku dalam satu struktur tertentu dan menjadikannya sebagai "bukan struktur", melainkan sebagai sesuatu yang berubahubah dan "cair". Ini termasuk perubahan dari "sesuatu yang baku" ke sesuatu yang cair dan berubah-ubah, peubahan "yang mutlak" menjadi sesuatu yang "relatif", "sesuatu yang a historis" menjadi "sesuatu yang historis", dan perubahan yang absolut" menjadi "sesuatu yang temporal". Pada gilirannya, yang diupayakan kemudian adalah menyingkap sisi masuk akal (rasionable) dalam segenap persoalannya" 11

Semangat rekontruksi seperti diatas secara bertahap mencairkan kebekuan teologi formal-tradisional (seperti teologi Asy'ariyah) yang cenderung mempertahankan simbol identitas kelompok Sunni<sup>12</sup> Proyek rekonstruksi ini memungkinkan tumbuhnya teologi alternatif yang membuat penekanan pada penalaran kritis terhadap kontruksi kalamiah yang sudah ada, Disebut kritis karena menakankan daya nalar yang tajam, sikap yang selalu ingin tahu (sense of curiosity) dan sebagai sikap tengah antara absolutisme dan nihilisme. Sebuah keyakinan akan adanya kebenaran mutlak, juga dibaringi dengan kesadaran relativitas diri dalam mencerap kebenaran sehingga tak pernah selesai.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Muhammad Abid Al-Jabiri, *Agama, Negara dan Penerapan Syariah.* terj. Mujiburrahman, (Yogyakarta: Fajar Pusata Baru, 2001), hal. vii

 $<sup>^{11}</sup>$  Muhammad Abid Al-Jabiri, Post-Tradisionalisme Islam, (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2000), hal. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Nur Said, *Perempuan dalam Himpitan Teologi dan HAM di Indonesia*, (Yagyakarta: Pilar Media, 2005), hal. 145.

Dengan demikian penafsiran kalam yang merupakan bentukan sejarah mestinya menjadi piranti proses pendewasaan, dan justru bukan menciptakan problem-problem teoritis seperti teori Zat, Sifat dan Perbuatan. Kepercayaan tentang keesaan dan keadilan Tuhan memang sah dan sehat, bahkan sekalipun tanpa pengaktifan kembali. Namun dunia saat ini tersesat dalam sejarah, terlempar dari intinya kepinggiran. Umat begitu berkutat dengan wacara normatif teks tanpa melakukan reinterpretasi terhadap teks dengan berangkat dari kenyataan masyarakat itu sendiri.

Saat ini kalam mendapat tantangan yang besar sekali. Tentu saja, kalam tidak cukup hanya dipahami sebagai "ilmu ketuhanan" yang taken for granted saja di kalangan umat beragama. Tetapi, lebih dari itu. dituntut menerjemahkan apa yang disebut sebagai "kebenaran agama" dalam konteks realitas sosial kehidupan manusia.<sup>13</sup> Dengan begitu, kalam bukan sekedar "sebuah wacana ilmu ketuhanan" yang cenderung bergerak di "wilayah ide" an sich melainkan dapat juga dapat menumbuhkan "kesadaran kalam" yang bersifat praksis bagi kalangan beragama dalam rangka memecahkan problem sosial yang menghimpit kehidupan umat manusia.

Kalau kita cermat memahami kesejarahan bagaimana beragam aliran teologi muncul dalam Islam, nampak sekali bahwa nuansa politik begitu kentara mempengaruhinya. Problem antara kemutlakan Tuhan yang dianut kelompok Jabariah dan paham kebebasan manusia yang menjadi mainstream Qadariah masing-masing dirumuskan dengan pertimbangan politis. Tampak jelas bahwa akar sejarahnya dimulai dari konflik antara kalangan penguasa dinasti Umayyah beserta pendukunngnya dengan penentangnya dari kalangan generasi awal Qadariyyah yang mengangkat doktrin kebebasan kehendak manusia.

-

<sup>13</sup> Budhi Munawar Rachman, *Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum Beriman,* (Jakarta: Paramadina, 2001), hal. 322.

Kalangan Umayyah yang merebut kekuasaan dengan kekuatan militer tidak mampu menunjukkan basis legitimasi atas kekuasaannya yang korup dan penuh kekerasan, maka mereka menggangkat doktrin tentang "Taqdir Tuhan" untuk mempertahankan status quo kekuasaan mereka. Meraka mengatakan bahwa "Hanya Tuhan-dengan pengetahauan-Nya yang qadim atas apa yang mereka perbuat- vang menghendaki mereka herkuasa dan merehut kursi kekhalifahan.<sup>14</sup> Implikasinya kemudian, mereka mangatakan bahwa Allah tidak akan menghukum penguasa tersebut, dengan alasan bahwa Tuhan sendirilah yang mengangkat mereka sebagai khalifah atas manusia.

Paham Qadariah ini kemudian mendapat penentangan dari kaum Qadariah yang mengangkat doktrin kebebasan dan tanggung jawab manusia. Mereka mengatakan bahwa manusia bertanggung jawab sendiri atas perbuatan-perbuatannya, dan bahwa mereka telah diberi oleh Tuhan kemampuan untuk memilih antara baik dan buruk. Inilah gambaran pertentangan klasik dalam rumusan teologis yang seakan tidak akan pernah selesai sepanjang masa. Kecenderungan predistinasi dan kebebasan manusia memang dua-duanya diisyaratkan dalam al-Quran, namun menurut Al-Jabiri di sinilah dibutuhkan kejelian kita dalam memahami ayat-ayat tersebut secara tepat dan sadar dalam konteksnya, nyakni dengan meneliti sejarah yang sebab turun ayat (asbabun nuzul) dan juga soal tujuantuiuan pemberlakuan hukum-hukum syariat (magashid alsyari'ah). Pemahaman seperti inilah yang disebutnya sebagai pendekatan kontekstual yang menjadikan objek kajian relevan dengan dirinya.<sup>15</sup>

Menurut Al-Jabiri, bila kita mengikuti pendekatan tersebut, maka jelas bagi kita bahwa ayat-ayat al-

<sup>14</sup> Muhammad Abid Al-Jabiri, Post-Tradisionalisme Islam, Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2000), hal. 51.

<sup>15</sup> *Ibid.*, hal. 53.

Quran yang mengandung makna predistinasi atau Jabariyah hanya yang berkaitan dengan peristiwa peristiwa yang berlangsung pada masa lalu. Ini bermakna bahwa segala peristiwa masa lalu memang tidak mungkin berubah, dan itulah "Sunnatullah yang berlaku pada masa sebelumnya yang tidak akan lagi berubah" Inti dari ayat-ayat predistinasi ini adalah anjuran untuk bersabar dan siap berkorban bukan bertujuan menganjurkan kepasrahan mengadapi hidup. Namun demi kepentingan politik ayat-ayat ini dipolitisir untuk melanggengkan kekuasaan yang amoral dan mengedepankan hawa nafsu.

Menyadari bahwa dalam pembentukan sistem teologis dipengaruhi oleh berbagai kepentingan (vested interest) maka diperlukan sebuah pembacaan ulang terhadap tradisi keislaman. Pensakralan terhadap sebuah rumusan kultur dan sejarah tertentu menyababkan kita hidup dalam konteks yang tidak relavan bagi kita. Oleh karenanya diperlukan kontekstualisasi pemahaman teologis sehingga sesuai dengan problematika kekinian kita. Kontekstualisasi dan Rasionalisasi inilah makna Ijtihad untuk kehidupan kekinian, sebagaimana para ulama terdahulu telah melalukan ijtihad yang urgen untuk masanya.

Muhammad Abid Al-Jabiri telah memulai proyek besar melakukan rekontruksi kembali khazanah keislaman. Realitas kekinian umat Islam yang termaginalkan dalam kompetisi dengan peradaban lain mengharuskan menelisik kembali bangunan tradisi Islam. Dalam konteks penelitian ini Al-Jabiri telah melakukan pengkajian mendalam konstruksi teologi klasik. Dengan mengunakan trilogi epistemologi penalarannya yang mencakup; bayani, burhani, dan irfani terhadap pemikiran keislaman, Al-Jabiri berkesimpulan bahwa sistem teologi Islam selama ini sangat didominasi oleh metode penalaran bayani, yang terfokus pada pengkajian teks. Hal ini di menjadikan sistem teologi hanya terfokus pada hal-hal yang bersifat aksidental bukan substansial, sehingga

membuat sistem teologi kurang bisa dinamis mengikuti perkembangan sejarah dan sosial masyarakat yang begitu cepat.

Menurut Al-Jabiri pembentukan sistem teologi merupakan rangkaian dari dinamika kultural yang memiliki kesejarahan, Dengan kata lain perumusan doktrin teologi tertentu mempunyai hubungan dengan kepentingan sejarah, sosial dan politik pada saat teologi itu dimunculkan. Menurut Al-Jabiri teologi merupakan sintesa dari dialektika antara ruh normativitas yang berasal dari alam transenden dengan realitas kesejarahan manusia, oleh karena itu maka upaya rekontruksi terhadap teologi merupakan sebuah keniscayaan, bahkan pada batas tertentu merupakan sebuah keharusan.

Menyadari bahwa dalam pembentukan sistem teologis dipengaruhi oleh berbagai kepentingan (vested interest) maka diperlukan sebuah pembacaan ulang terhadap tradisi keislaman. Pensakralan terhadap sebuah rumusan kultur dan sejarah tertentu menyababkan kita hidup dalam konteks yang tidak relavan bagi kita. Oleh karenanya diperlukan kontekstualisasi pemahaman teologis sehingga sesuai dengan problematika kekinian kita. Kontekstualisasi dan Rasionalisasi inilah makna Ijtihad untuk kehidupan kekinian, sebagaimana para ulama terdahulu telah melalukan ijtihad yang urgen untuk masanya.

Menjadi tugas kita bersama untuk mengapresiasikan dan mempertimbangkan ide-ide yang ia tawarkan secara adil dengan tidak didasarkan atas prasangka-prasangkan dan iktikad-iktikad yang subjektif. Sikap penolakan secara *apriori* terhadap pemikiran seseorang mencerminkan ketidakdewasaan intelektual. Kita berhak untuk menerima atau menolak pemikiran orang tentunya harus dengan argumentasi yang etis dan penelaahan objektif yang disertai kriteria ilmiah yang memadai.

# Bab VI SISI FEMINISME DALAM TEOLOGI PEMBEBASAN ASGHAR ALI ENGINEER

## Diskursus Feminisme dan Dinamika Perkembangannya.

Diskursus tentang feminisme merupakan wacana global yang menarik perhatian para pemerhati ilmu sosial dan intelektual Islam dewasa ini. Feminisme sebagai sebuah isu modern tidak hanya dibahas pada tataran sosial, bahka telah merambah pada ranah teologi. Hal ini disebabkan karena selama ini hampir semua perlakuan destruktif seperti diskriminasi, eksploitasi dan kekerasan (violent) terhadap perempuan dibenarkan dengan alasan agama, sehingga memberi kesan seakan agama melalui doktrin teologinya memberikan legalitas bagi budaya patriarkhi untuk menunjukkan dominasinya terhadap eksistensi feminisme.

landasan Teologi Islam sebagai doktriner keagamaan yang mengutamakan prinsip keadilan, idealnya harus mampu menjadi memberikan perlindungan terhadap hak-hak perempuan. Dengan kata lain Islam menjanjikan harapan hidup paripurna kepada semua manusia tanpa membedakan ras, suku, bangsa, warna kulit, jenis kelamin. Islam merupakan agama yang sangat mementingkan keadilan dan persamaan antar manusia, termasuk di

dalamnya persamaan antara perempuan dan laki-laki. Bahkan sejak awal kelahirannya Islam telah berupaya mendobrak tradisi jahiliyah yang memandang perempuan sebagai aib yang merusak kehormatan keluarga.

Rasullullah telah memproklamirkan kebebasan perempuan dari himpitan tradisi, posisi ibu ditempatkan lebih mulia dan lebih layak dihormati sampai tiga kali dibanding ayah, di kala budaya masyarakat jahiliyah hanya memandang ibu sebagai mesin reproduksi. Ironisnya, ketika meyakini bahwa Islam adalah agama yang santun dengan nilai keadilan dan persamaan yang dibawanya, dalam kenyataan agama sering dianggap sebagai sumber masalah terjadinya diskriminasi terhadap kaum perempuan. Dalam konstruk teologi umpamanya ada hal-hal yang sangat mengganggu umpamanya tentang pengambaran bahwa tuhan seolah-olah laki (maskulin). Pengambaran semacam dipengaruhi oleh tentunya dan bhkan mempengaruhi kultur patriarkhi.

Ketimpangan antara realitas dan idealitas inilah yang kemudian melahirkan sebuah anggapan bahwa kontruksi teologi Islam hanya menjadi ilmu teoritis, tidak dapat memainkan peran dalam mewujudkan transformasi sosial. Hal inilah kemudian yang mengugah beberapa pemikir Islam melihat kembali tradisi yang menjadi doktrin teologis yang membentuk cara berfikir kita, Sehingga teologi Islam tidak hanya berbicara pada tataran teoritis normatif melainkan juga harus menjadi semangat tranformasi sosial di ranah praktis.

Dalam konteks iniAsghar Ali Enginer telah menawarkan sebuah model pendekatan teologi yang disebutnya sebagai teologi pembebasan. Dalam pandangan Asghar Ali Enginer teologi pembebasan merupakan sebuah formulasi teologi yang tidak menginginkan *status qoo* yang melindungi golongan yang kaya yang berhadapan dengan golongan yang miskin. Dengan kata lain, teologi teologi

pembebasan itu anti kemapanan (establishment). Bahkan teologi pembebasan itu harus memainkan peranan dalam membela kaum tertindas vang tercabut hak miliknya dengan memperjuangkan kepentingan dan membekali mereka dengan ideologis yang revolusioner dalam melawan golongan penindas.1.

Bagi Asghar Ali Enginer Islam adalah agama yang sangat concern memperhatikan hak-hak perempuan, dan mengakui kebaradaan individu dan martabat perempuan. Islam menganggap perempuan sebagai manusia utuh yang mempunyai hak dan martabat, tetapi hak perempuan ini kemudian dirampas dan direnggut oleh nilai-nilai feodal dan nilai-nilai maskulinisme-patriarkhal yang ada di wilayahwilayah taklukan Islam seperti, Persia, Byzantium, Mesir sampai ke Asia Tenggara.<sup>2</sup> Atas landasan inilah Asghar Ali Enginer berasumsi bahwa diperlukan upaya mengali kembali nilai revolosioner yang ada dalam teologi Islam dengan semangat pembebasan perempuan.

Dengan demikian, secara keseluruhan teologi pembebasan gagasan Asghar Ali Enginer diproyeksikan untuk membebaskan ummat Islam dari keterpurukan peradaban, kemiskinan, kebodohan dan lain-lain. Teologi pembebasan memiliki tujuan yang mengarah terwujudnya kebebasan dan keadilan paripurna baik dari kungkungan intelektual dan budaya. Dalam konteks teologi pembebasan, perjuangan feminisme adalah bagaimana membebaskan perempuan dari hegemoni budaya patriarki diperkuat oleh sering pemahaman yang yang mengatasnamakan teologi.

<sup>1</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi Pembebasan*, Terj. Agung Prihantoro (Jogyakarta; Pustaka Pelajar, 2000), hal. 58. lihat juga Khaled M.Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Figh Otoriter ke Figh Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2003),hal. 174-175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Asghar Ali Engineer, *Pembebasan Perempuan*, terj. Agus Nuryatno, (Yogyakarta: LkiS Pelangi Aksara, 2007), hal.11-34.

Menurut Asghar Ali Enginer upaya ini diperlukan mengingat, sepanjang sejarah Islam memang telah menancapkan panji-panji pembebasan perempuan dengan semangat revolusioner menolak budaya partiarkhi jahiliyah dan memperjuangkan kesamaan derajat antara laki-laki dan perempuan. Islam telah merubah posisi dan kedudukan kaum perempuan dari posisi yang dihinakan dan dilecehkan menjadi objek yang dihormati dan dimuliakan. Dari uraian di atas memperlihatkan bahwa sebuah penelitian yang mencoba mengeplorasikan sisi feminisme dalam pemikiran teologi pembebasan Asghar Ali Enginer adalah riset yang menarik.

Feminisme ialah himpunan teori sosial, gerakan politik, dan falsafah moral yang sebahagian besarnya didorong oleh atau berkenaan dengan pembebasan perempuan dari pemarjinalan oleh kaum lelaki. Dalam istilah yang mudah, feminisme merupakan kepercayaan kepada kesamaan sosial, politik, dan ekonomi antara keduadua jenis kelamin, serta kepada sebuah gerakan yang dikendalikan berdasarkan keyakinan bahwa jenis kelamin harus tidak merupakan faktor penentu yang membentuk identitas sosial atau hak-hak sosio politik dan ekonomi seseorang.

Feminisme secara umum dapat dipahami sebagai sebuah paham atau gerakan yang terbentuk dari berbagai sistem gagasan mengenai kehidupan sosial dan pengalaman manusia yang dikembangkan dari perspektif yang terpusat pada perempuan. (George Ritzer dan Douglas J. Goodman, 2005: 403) Dalam perkembangan sosiologi modern gerakan feminisme ini terpusat pada tiga sasaran utama yaitu: pertama, sasaran utama studinya, titik tolak seluruh penelitiannya adalah situasi dan pengalaman wanita dalam masyarakat. Kedua, dalam proses penelitiannya, wanita dijadikan "sasaran" sentral; artinya mencoba melihat dunia khususnya dari sudut pandang wanita terhadap dunia sosial.

Ketiga, feminisme dikembangkan oleh pemikir kritis dan aktivis atau pejuang demi kepentingan wanita, yang mencoba menciptakan kehidupan yang lebih baik untuk landasan perjuangan wanita dengan atas nama kemanusiaan.

Feminisme yang dimaksudkan dalam penulisan ini lebih cenderung pada sasaran ketiga yaitu sebagai sebuah gagasan tentang perlunya sebuah pembelaan kepentingan perempuan dari semua bentuk monopoli, ekploitasi dan destruktif yang dilakukan dengan alasan agama dan teologis. Konsep dasar inilah yang menjadi gagasan utama pembela feminisme dan para pemikir kritis dalam memperjuangkan nasip perempuan, dalam konteks kajian ini pemikir dimaksud adalah Asghar Ali Engineer.

Teologi Pembebasan (liberation theology) merupan sebuah konsep teologi yang mengasumsikan bahwa teologi harus mampu berperan dalam mendorong terjadinya mengembangkan spritualitas perubahan sosial dan pembebasan dari ketidakadilan sosial, ekonomi dan intelektualitas.(Loren Bagus, 1996: 1090) Dalam kajian ini hanva memfokuskan dan mengacu pada konsep teologi pembebasan Asghar Ali Engginer, khususnya pada aspek pembebasan perempuan dari hegemoni patriarki dengan mengatasnamakan agama atau teologi.

Sebahagian besar pegiat gerakan feminisme melihat bahwa ketidaksamaan sosial, politik, dan ekonomi antara kedua jenis kelamin yang memihak kepada kaum lelaki dan merugikan kaum perempuan merupakan kontruksi sosial saja bukan ajaran moral agama. Para aktivis politik feminisme moden biasanya mengkampanyekan memperjuangkan hak asasi manusia untuk kaum wanita yang merangkumi keutuhan badan serta kebebasan hak reproduksi, termasuk hak pengguguran yang selamat dan sisi undang-undang, pencegahan kehamilan, perlindungan daripada prilaku kekerasan dalam rumah tangga, <u>pelecehan seks</u>, <u>penganiayaan di jalan raya</u>, <u>diskriminasi</u> dan <u>perkosaan</u>, serta juga hak mendapatkan pekerjaan dan <u>gaji yang sama</u>.

Untuk memberikan gambaran yang utuh mengenai ganealogi feminisme sebelumnya penulis ingin merungkai sekilas kondisi perempuan di belahan dunia, kondisi yang disinyalir turut menjadi pemicu munculnya gerakan feminisme. Mansour Faqih pernah mengambarkan bahwa dalam budaya Yunani kuno sebahagian besar perempuan menikah dan mempunyai anak setelah mencapai masa puberitas tanpa pendidikan dan jaminan kesehatan sama sekali. Para perempuan tinggal di rumah menguruskan anak-anaknya dengan berbekal naluriah kemanusiaan saja, dengan kata lain mereka sama sekali tidak mendapatkan pendidikan formal. Mereka tidak mempunyai kekuasaan dan akses di bidang ekonomi dan sosial, bahkan yang lebih ironi orang Yunani memandang perempuan sebagai penyebab lahirnya perbuatan setan. Para perempuan dianggap sebagai properti dan komoditi yang dapat diperjual belikan di pasar bebas. Perempuan tidak berhak melakukan transaksi apapun dan tidak boleh memiliki suatu benda apapun, hahkan tidak mendapatkan warisan apapun. Bila di tinggal mati suaminya, seorang isteri diwariskan kepada teman atau saudaranva.3

Sama halnya dengan kondisi dalam budaya Yunani kuno, dalam kepercayaan bangsa Romawi, perempuan dianggap hanya sebagai alat yang dipergunakan setan untuk menggoda dan merusak hati manusia. Dalam perundangundangan yang berlaku di Romawi perempuan bahkan tidak mempunyai hak kemanusiaannya. Kaum perempuan diposisikan sama dengan kedudukan anak dan orang gila yang tidak mempunyai otoritas untuk mendapatkan hak

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Mansour Fakih, dkk. Memperbincangkan Feminisme: Diskursus Gender dalam Perspektif Islam, (Surabaya: Risalah Gusti, 1996), hal. 132.

(ahliyat). Sebelum menikah seorang wanita sepenuhnya berada di atas kekuasaan ayah, dan sesudah menikah kekuasaan dipindahkan kepada suami, dengan demikian laki-laki memilki kekuasaan mutlak terhadap kaum wanita dan boleh menjualnya sebagaimana harta benda (property).4

Di anak benua India, semenjak 200 tahun sebelum masehi ajaran Hindu telah menyebarkan peraturan yang menyatakan bahwa perempuan lebih rendah satusnya dibanding laki-laki. Bahkan perempuan tidak mempunyai hak hidup lagi sepeninggal

suaminya sehingga iapun harus ikut dibakar bersama dengan mayat suaminya.5 Di belahan bumi lain, di Persia keberadaan perempauan sangat tidak diharapkan dalam masyarakat bahkan dianggap sebagai sumber petaka dalam sebuah keluarga. Imbas dari anggapan ini dengan alasan untuk menolak bala atau menghilangkan sial banyak bayi perempuan yang dihilangkan hak dasar hidupnya atau dibunuh.

Dalam sebuah seminar di Perancis pada tahun 586 tentang hak perempuan, apakah ia bisa dianggap manusia atau tidak, seminar ini menyimpulkan bahwa perempuan diciptakan hanya untuk mengabdi kepada laki-laki dan tidak lebih dari sebatas itu.6 Demikian sekilas gambaran kondisi perempuan yang terdiskriminasi diberbagai belahan dunia termasuk dunia Islam sekalipun. Inilah sebuah kenyataan historis bahwa perempuan terus termarjinalkan oleh konstruksi budaya patriarkhi.

Perkembangan ini baru mengalami perubahan yang cukup berarti pasca Perang Dunia Kedua. Pasca Perang

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Nurdin Usman, Perempuan dalam Perspektif Syariah, (Media Dakwah, Ed. April 1997) hal. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Utami Munandar, Emansipasi dan Peran Ganda Wanita Indonesia, (Jakarta: UI Press, 1985), hal.3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Mansour, Memperbincangkan...., hal, 133 dan lihat Juga Mansour Fakih, Analisis Gender dan Transformasi Sosial, (Yogyakarta: INSIST Press, 2008), hal. 23-24

Dunia Kedua, yang disebut juga era pasca industri, dimana dampak industrialisasi kian kehilangan momentumnya dan karena banyak laki-laki menjadi korban dalam perang tersebut , maka menjadikan tenaga laki-laki semakin berkurang untuk diperkerjakan, maka pada saat itu perempuan mulai dipekerjakan di sektor publik. Kejadian ini menjadi sebuah titik terang perubahan kultur dalam perkembangan kaum feminisme untuk keluar memperjuangkan hak kesetaraan dengan kaum laki-laki.

Momentum ini menjadi titik balik dan cikal bakal perempuan dibebaskan dari pekerjaan domestik rumah tangga dan diperkerjakan di ranah publik. Hal ini juga menyebabkan mereka tidak lagi tergantung sepenuhnya pada laki-laki. Dinamika ini mendapat sambutan gegap gempita dari negara-negara ketiga yang baru bebas dari belenggu imperialisme. Dalam hal ini Asghar mengatakan bahwa mereka mulai membangun ekonominya sendirisendiri sehingga lapangan kerja semakin besar. Demikian juga halnya dengan pendidikan perempuan sudah mulai diperhatikan sejalan dengan tuntutan keahlian dan pasar kerja. Perubahan ini diikuti oleh semua negara-negara di dunia, pertentangan dan perlawanan pun terjadi dimanamana, karenanya isu perjuangan pembebasan perempuan menjadi bahagian dari pembaharuan pemikiran keagamaan.

### B. Mengenal Asghar Ali Enggineer: Biografi dan Mileu Intelektual India

Asghar Ali Engineer dilahirkan pada tanggal 10 Maret 1939 di Salumbar, Rajastahan. Ia dilahirkan dan dibesarkan dalam kalangan pemuka Agama di Bohra. Ayahnya bernama Syekh Qurban Husein yang merupakan

 $<sup>^7</sup> Asghar \ Ali \ Engineer$  , Matinya Perempuan, Transformasi Al-Quran, Perempuan dan Masyarakat Modern, ( Yogyakarta: IRCioD, 2003), hal.12--13

<sup>116</sup> Wacana Teologi Transformatif

seorang amil pada saat itu.<sup>8</sup> Sejak masih remaja Asghar sudah terbisa diikutkan dalam berbagai majelis pengajian seperti, tafsir dan ta'wil al-Quran, figh, dan hadist. Selain itu Asghar kecil juga aktif mempelajari bahasa Arab dari ayahnya dan mempelajari konsep-konsep utama yang dimiliki dakwah Fatimi dari beberapa guru seperti: Sayedna Hatim, Sayedna Qadi Nu'man, sayedna Muayyad Shirazi, Sayedna Hamidduddin Kirmani, Sayedna Hatim Ar-Razi, Sayedna Jakfar Mansur Al-Yamani dan beberapa orang lainnya yang telah mempengaruhi corak pemikirannya kemudian hari.

Di samping menempuh pendidikan agama, Asghar juga memperoleh pendidikan sekuler di Indoore dalam bidang Teknik Sipil. Setamat di sana ia sempat mengabdi pada institusi tersebut selama hampir 20 tahun sebagai seorang teknisi di Korporasi Perkotaan Bombai. Pada tahun 1972 ia berhenti dan menggabunkan diri dengan The Bohra Reform Movement ( gerakan pembaharuan Bohra). Sejak itu pula ia mulai memainkan peran sebagai pemimpin gerakan disaat terjadinya pemberontakan di Udaipur.

Asghar banyak menulis berbagai artikel pada The Bohra Reform Movement pada berbagai surat kabar di India. Konferensi Dewan Pengurus Pusat komunitas Dawood Bohra yang pertama kali dilaksananakan di Udaipur. Asghar terpilih secara aklamasi sebagai Sekretaris Jendral, dan mulai saat itu ia mencurahkan perhatiannya secara penuh untuk pengembangan The RM baik melalui tulisan-tulisan maupun orasinya. Asghar juga telah melakukan sebagian besar pekerjaan sosial di India sejak kerusuhan besar pertama di Jabalpur 1061. Pekerjaan di lahan ini dianggap sebagai perintisan dan penghargaan; sehingga dalam

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Asghar Ali Engineer , *Hak-hak perempuan dalam Islam*, (Yogyakarta: Lembaga Studi dan Pengemabangan Perempuan dan Anak, 2000), hal. 295-206

pekerjaan tersebut ia dianugerahkan gelar kehormatan, Dut, pada Februari 1983.9

Sebagai seorang sarjana Islam terkemuka, ia sering diundang pada berbagai Konferensi International Islam diberbagai belahan dunia Islam. Dalam pengembangan akademik pernah mengajar di berbagai universitas; USA, Canada, UK, Indonesia, Malaysia, German, Prancis, Thailand, Pakistan, Sri Langka, Maxiko, Lebanon, Switherland, Yunani, Tokyo, Uzbekistan, Moscow, Leningrat dan juga mengajar hampir di seluruh universitas yang ada di India.

Bakti dan kerja keras Asghar Ali Engineer ini telah menghasilkan berbagai pengahargaaan. Pada tahun 1997 Pemerintah India mengaanugerahkannya Harmony Award bertepatan dengan peringatan kemerdekaannya, sebagai penghargaan atas usahanya dalam mewujudkan kerukunan perkauman nasional. Penghargaan itu berupa Surat penghargaan dan uang sebanyak 1 Lakh (satu milyar) sebagai dana pengembangan penelitian dan karya-karyanya.

Untuk memahami lebih jauh pemikiran Asghar Ali Engineer maka ada baiknya meninjau dahulu latar belakang pemikirannya. Hal ini penting mengingat adanya pola interaksi intelektual antara pemikiran lingkungannya. Bagaimanapun pemikiran itu muncul tidak lain sebagai respon kreatif dalam mengisi atau menyikapi semangat zaman yang berlangsung. Oleh karena itu, menurut Amin Abdullah, untuk memahami pemikiran pemikir, faktor historis sangat seorang penting dipertimbangkan. Respon-respon yang dicurahkan untuk menanggapi realitas, selalu berkaitan dengan nilai-nilai sosial, budaya, politik praktis dan sebagainya. 10 Dalam

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Yoginder Sikand, Asghar Ali Engineer 's Quest for an Islamic Theology of Peace and Religious Pluralisme, dari http://www.dawoodibohras.com. Perspective/ashgar Ali.htm

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam Di Era Posmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), hal. 98. Karel A. Steenbrink, seorang

kondisi apapun pemikiran tak mungkin muncul tanpa konteks.

Dalam memahami pemikiran Asghar Ali Engineer dan kaitan dengan negara India, maka akan selalu terdapat proses komunikasi dan ekspresi dengan lingkungannya, dan hubungan timbal balik antara pemikiran keislaman di satu pihak dengan kondisi sosial di lain pihak.<sup>11</sup> Pemikiran bersumber dari pengetahuan yang dibentuk sosiologis (socially constructed) karena itu, pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari akar sosial, tradisi dan keberadaan pemikiran tersebut.

Kelanjutan dari konsep tersebut mengacu kepada sebuah pandangan bahwa pemikir dan pemikiran bukanlah tampil dari atau dalam kevakuman sosio-kultural. Keduanya akan terpahami lewat penelusuran asal usul, pengalaman, setting, sosio-kultural yang mengitari pemikir. Artinya akumulasi pengalaman dan tingkat tantangan dalam waktu dan tempat sangat menentukan corak pemikiran seseorang. menjadi dasar penyebutan pemikiran senantiasa merefleksikan semangat zamannya, meskipun formasinya bersifat refleksi akomodatif, progressif maupun reaktif. Oleh karenanya, pemikiran Asghar Ali Engineer tidak bisa dipahami tanpa meletakkannya dalam suatu posisi sejarah atau tradisi panjang yang melatarinya. Begitu pula ketika berusaha memahami Asghar Ali Engineer, berbagai konteks sosio-historis yang mewadahi aktivitas intelektualnya harus pula dipertimbangkan.

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya bahwa Asghar Ali Engineer dibesarkan dalam sebuah keluarga

sarjana kebangsaan Belanda menjelaskan bahwa penulisan suatu kitab atau karya pemikiran merupakan suatu proses komunikasi dan proses ekspresi penulis dengan lingkungannya. Lihat Karel A. Steenbrink, Beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad ke 19, (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), hal. 19.

<sup>11</sup>Mulyanto Sumardi, Penelitian Agama Masalah dan Pemikiran, (Jakarta: Sinar Harapan, 1982), hal. 99.

Islam ortodok di tengah komunitas masyarakat Bohra,<sup>12</sup> pengikut setia aliran Syiah Ismailiyyah. Bapaknya Syeikh Qurban Husain adalah seorang sarjana Islam terpelajar yang dikenal dengan panggilan Saiyydina. Oleh karena itu berkat keluarga dan masyarakat yang sangat kental dengan nilainilai Islam, telah menjadikan Asghar Ali Engineer muda telah telah memiliki kemampuan Islam secara baik. Sedangkan kepribadiaan yang moderat sangat dipengaruhi oleh ayahnya yang meskipun berpaham Syiah Islamiyyah, namun beliau sangat terbuka dan sabar dalam berdiskusi.

Asghar Ali Engineer menilai bahwa kehidupan keagamaan Bohra sangat jauh dari tuntun spritual yang santun, ia melihat sendiri bagaimana eksploitasi atas nama agama terjadi. Sistem eksploitatif ini berajala bagaikan sebuah mesin besar dibawah satu kontrol keluarga keluarga ulama yang menangani urusan dakwah untuk mengeruk uang dari pengikutnya. Sistem inilah yang menenutukan secara total kehidupan di Bohra. Ketidaktatan dapat menghancurkan kehidupan mereka. Ketidaktatan dapat menghancurkan kehidupan mereka. Ketidaktatan dapat menghancurkan kehidupan mereka sebahagai budak semata.

Dari pengamatannya Asghar Ali Engineer menyimpulkan bahwa istitusi keagamaan dapat dijadikan sebagai pemuas ambisi penguasa. Ia tidak lagi berfungsi sebagai sarana memperkaya kehidupan spritual yang mendalam tetapi telah berubah menjadi sebuah instrumen eksploitasi dan penghambaaan terhadap kepantingan pribadi. Akar eksploitasi yang ia lihat ketika usia muda juga di masa dewasa telah menggugahnya untuk memikirkan

Yoginder Sikand, Asghar Ali Engineer's Quest for Islamic Theology of Piece and Religions Pluralisme, (New Delhi: Prakash Press, 1999), hal. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Asghar Ali Engineer , *Islam Masa Kini*, Terj. Tim Forstudia, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994).

kembali fundamentalisme beragama dan juga membaca beberapa literatur modern seperti Das Kapital Marx, Rasail Ikhwanus Safa dan lain-lain.

Sebagaiman diakui Asghar Ali Engineer sendiri bahwa akumulasi dari seluruh pengalaman tersebut memberinya sebuah pandangan baru tentang hidup dan maknanya. Atas dasar inilah hampir semua pemikir melahirkan pemikirannya sebagai respon atas konteks sosialnya. Dalam hal ini Asghar Ali Engineer mencetuskan teologi pembebasan sebagai respon keadaan masyarakat vang seakan terbelenggu oleh sistem doktrin keagamaan. Sistem inilah menurut dia yang harus dihilangkan sehingga menjadikan umat benar terbebaskan dari eksploitasi yang mengatas namakan agama.

Dalam kasus perjuangan feminisme ini bagaimana membangun kesetaraan antara laki-laki dan perempuan. Harapan ideal ini dalam ranah praktis tidak berjalan sebagaimana yang diharapkan. Selama ini yang berkembang pandang yang tidak memihak kepada iustru cara perempuan. Realitas sosiologis di lingkungan masyarakat muslim bahwa perempuan masih mengalami diskriminasi, eksploitasi dan kekerasan (violent). Ironisnya, hampir semua perlakuan destruktif itu dibenarkan dengan alasan agama. Seakan agama memberikan legalitas bagi budaya patriarkhi untuk menunjukkan donimasinya terhadap eksistensi feminisme.

Atas nama Islam, perempuan ditempatkan sebagai manusia semu sehingga tidak berhak mempresentasikan dirinya sendiri dalam menentukan pilihan hidup. Anak perempuan seakan tidak punya hak menentukan pasangan hidupnya sendiri. Dalam realitas masyarakat Aceh, kasus kawin paksa dan "perkawinan dini" (kawin di bawah umur) sering dilakonkan para orang tua pembela budaya tanpa mempertimbangkan aspek derita patriarkhi, psikologi yang harus diterima anak perempuannya. Kalau

kita cermati secara bijak, budaya semacam inilah sebenarnya yang menjadi sumber "petaka" yang menjadikan generasi perempuan Aceh terpuruk dalam kebodohan dan kenestapaan yang berkepanjangan. Umpamanya, karena kawin dengan orang yang umurnya jauh lebih tua, sang perempuan harus memelihara anak-anaknya yang kecil seorang diri (single parent), sementara suaminya lebih dahulu meninggal dunia dimakan usia dengan hanya mewariskan beban derita.

Realitas miris semacam ini memperlihatkan bagaimana budaya patriarkhi begitu dominan dalam mendiskreditkan perempuan dan memperlihatkan betapa lemahnya perlindungan hukum terhadap nasip perempuan. Sejatinya di sinilah peran syariat Islam harus difokuskan, sehingga Islam benar-benar menjadi rahmat bagi seluruh alam. Islam sebagai agama agung senatiasa menjanjikan harapan hidup paripurna kepada semua manusia tanpa membedakan ras, suku, bangsa, warna kulit, jenis kelamin. Islam merupakan agama yang sangat mementingkan keadilan dan persamaan antar manusia, termasuk di dalamnya persamaan antara perempuan dan laki-laki. Sejak awal kelahirannya Islam telah berupaya mendobrak tradisi jahiliyah yang memandang perempuan sebagai aib yang Rasullullah merusak kehormatan keluarga. telah memproklamirkan kebebasan perempuan dari himpitan tradisi, posisi ibu ditempatkan lebih mulia dan lebih layak dihormati sampai tiga kali dibanding ayah, di kala budaya masyarakat jahiliyah hanya memandang ibu sebagai mesin reproduksi.

Ajaran Islam telah menancapkan panji-panji pembebasan perempuan dengan semangat revolusioner menolak budaya partiarkhi jahiliyah dan memperjuangkan kesamaan derajat antara laki-laki dan perempuan. Islam telah merubah posisi dan kedudukan kaum perempuan dari posisi yang dihinakan dan dilecehkan menjadi objek yang

dihormati dan dimuliakan. Namun sayang ajaran luhur Rasulullah ini tidak dapat bertahan, umat Islam kembali mempraktekkan tradisi ala jahiliyah dengan mengadopsi budaya feodal dan nilai maskulinisme-patriarkhal yang ada di wilayah-wilayah taklukannya seperti, Persia, Byzantium, Mesir sampai ke Asia Tenggara.

Munculnya kembali budaya patriarkhi dalam Islam karena adanya bias gender dalam pola ijtihad dan interpretasi dengan muatan kepentingan masing-masing kelompok. Pola pemahaman yang salah ini muncul karena relasi gender ini sering dianggap sebagai sesuatu yang *given* bukan socially construkted. Untuk itu diperlukan sebuah upaya penafsiran ulang terhadap teks-keagamaan sehingga dapat menemukan kembali "mutiara yang hilang" yaitu nilai keadilan dan persamaan yang menjadi penciri utama ajaran Islam.

Sejatinya Islam memberikan penghargaan terhormat bagi perempuan. Banyak ruang gerak yang bisa diisi oleh perempuan sebagai manusia yang bebas sebagai manusia beriman. Perempuan mempunyai hak dan kewajiban yang mungkin berbeda dari hak dan kewajiban laki-laki tetapi perbedaan itu tidaklah berarti ketidaksamaan derajat (inequality), sebaliknya malah mempunyai beberapa fungsi yang saling melengkapi dan saling menunjang.

## C. Konstruksi dasar Teologi Pembebasan Asghar Ali Engineer.

Konsep dasar dari teologi pembebasan dimulai dari satu sinyalemen adanya jarak antara konsep teologi dengan masavarakat itu sendiri. Dengan kata lain teologi seakan kehilangan vitalitasnya dalam merubah kondisi masyarakat. Ruh Islam yang hadir sebagai sebuah revolusi selama berabad-abad kian kehilangan dinamikanya. sejatinya spirit Islam harus dijadikan pananda perubahan, bukan hanya dalam tataran sosial dan ekonomi melainkan dalam teologi. Namun demikian, juga sepeninggal Rasullullah. dalam sejarah Islam teriadi perebutan kekuasaan yang berorientasi pada kepentingan pribadi. Kemudian tampillah orang-orang yang menginginkan status quo, sehingga Islam menjadi hilang daya revolusionernya sampai demikian jauh.

Dalam konteks ini kita kenal beberapa pemikir yang telah mencoba meluncurkan karya-karya tentang rekayasa diharapkan revolusioner yang dapat mengembalikan kegemilangan peradaban Islam. antaranya Hassan Hanafi yang mencetus al-Yasar Islami,14 Ziaul Haque dengan Revelation and Revolution in Islam, 15 dan Majid Khadduri dengan karyanya The Islamic Conseption of *Justice*, 16 Asghar Ali Enginer dengan *Islam and Liberation* Theology, 17. Nama tokoh vang terakhir ini menghadirkan gagasan teologi pembebasan.

Menurut Asghar Ali Engineer teologi pembebasan (*liberation theology*) Asghar Ali Engineer dicirikan oleh beberapa karakteristik: *pertama*, dimulai dengan melihat kehidupan manusia dunia akhirat. Dalam karakteristik ini akan memunculkan sebuah pandangan dunia bahwa sebuah ajaran teologi itu harus mampu memberikan kontribusi kepada manusia bagi kehidupan dunia dan akhirat secara seimbang. Dengan kata lain teologi tidak hanya berbicara masalah kebutuhan spritual melainkan juga harus mampu menggerakkan masyarakat dalam peningkatan pola hidup di dunia.

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Hassan Hanafi, *al-Yasar al-Islam*, (Kairo: al-Mursalat, 1981)

 $<sup>^{15}\</sup>mbox{Ziaul}$  Haque, Revelation and Revolution in Islam, ( New Delhi: International Islamic Publisher, 1992)

 $<sup>^{16}\</sup>mbox{Majid}$  Khadduri, The Islamic Conseption of Justice, (London: The John Hopkins Press, 1984)

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam and Liberation Theology,* (New Delhi: Sterling Publisher Private Limited, 1992)

Kedua, teologi pembebasan tidak menginginkan status quo yang melindungi golongan kaya yang berhadapan dengan golongan miskin. Dengan redaksi lain, teologi pembebasan itu anti kemapanan (establishment), baik kemapanan religius maupun politik.

Ketiga, teologi pembebasan memainkan peranan dalam membela kelompok tertindas dan tercabut hak miliknya, serta memperjuangkan kepentingan kelompok ini dan membekalinya dengan senjata ideologis yang kuat untuk melawan golongan yang menindas. Dalam karakteristik inilah, pembebasan perempuan dari penindasan budaya partiarkhi menjadi bagian dari teologi pembebasan.

Keempat, teologi pembebasan tidak hanya mengakui satu konsep metafisika tentang taqdir dalam rentang sejarah umat Islam, namun juga mengakui bahwa manusia bebas menentukan nasibnya sendiri. Teologi Pembebasan ini mendorong pengembangan praksis Islam sebagai hasil dari tawar menawar antara kebebasan manusia dan taqdir; menganggap teologi pembebasan lebih keduanya (Jabariayah dan Qadariyyah)sebagai konsep yang saling melengkapi dari pada konsep yang saling berlawanan.<sup>18</sup>

Asghar Ali Engineer menilai bahwa selama ini masyarakat telah mempunyai persepsi yang keliru terhadap konstruksi teologi dengan menganggap bahwa teologi tidak memberikan kebebasan kepada manusia spasio-temporal; padahal dalam pengertian metafisis dan diluar proses sejarah, teologi sangat memberikan ruang kebebasan kepada manusia. Oleh karenanya tidak mengherankan bahwa pembicaraab teologis sebenarnya penuh dengan ketidakielasan metafisis dan masalah-masalah abstraks. Karakteristik teologi seperti inilah yang telah memperkuat kemapanan, mengakibatkan para teolog menjadi berpihak pada status quo.

<sup>18</sup> Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ( Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), hal. 1-2.

Sebenarnya gagasan Teologi Pembebasan pertama kali muncul di kalangan gereja Katolik di Amerika Latin, vang ternyata tidak direstui Vatikan, Asghar Ali Engineer menulis artikel "Teologi Pembebasan dalam Islam". Tulisantulisan dalam buku ini sarat dengan analisa filosofikal dan historikal untuk merumuskan "Teologi Pembebasan dalam konteks modern" seperti diinginkan oleh Asghar Ali. Berdasarkan telaah kesejarahan terhadap dakwah dan perjuangan Nabi Muhammad SAW di masa-masa permulaan, misalnya, Asghar Ali sampai pada kesimpulan bahwa Nabi Muhammad adalah seorang revolusioner, baik dalam ucapan maupun dalam tindakan, dan beliau berjuang untuk melakukan perubahan-perubahan secara radikal dalam struktur masyarakat di zamannya. Bertolak agaknya, lalu Asghar Ali merevisi konsep dan pengertian mukmin dan kafir, yang berbeda dengan apa yang umum dipahami oleh umat Islam sekarang. Ia menulis: "...orangorang kafir dalam arti yang sesungguhnya adalah orangorang yang menumpuk kekayaan dan terus membiarkan kezaliman dalam masyarakan serta merintangi upaya-upaya menegakkan keadilan..."Tokoh yang disebutkan terakhir adalah yang menjadi objek kajian ini, dengan kata lain kejian ini akan melihat bagaimana pemikiran teologis yang ditawarkan oleh Asghar Ali Egngineer dalam upayanya kembali mengangkat martabat peradaban Islam sebagaimana masa-masa kegemilangan dahulu.

Dengan demikian bagi Asghar Ali, seorang mukmin sejati bukanlah sekedar orang yang percaya kepada Allah akan tetapi juga ia harus seorang mujahid yang berjuang menegakkan keadilan, melawan kezaliman dan penindasan. Jadi, kalau ia tidak berjuang menegakkan keadilan dan melawan kezaliman serta penindasan, apalagi kalau ia justru mendukung sistem dan struktur masyarakat yang tidak adil, walaupun ia percaya kepada Tuhan, orang itu, dalam pandangan Asghar, masih dianggap tergolong kafir.

Pemahaman dan penafsiran konsep mukmin dan kafir ini, saya rasa, adalah kunci untuk memahami pemikiran Asghar Ali. Yang pasti, untuk banyak orang akan mengagetkan. Dari situ ia menyodorkan reinterpretasi dan rekonseptualisasi tentang berbagai terma-terma keagamaan, dan menawarkan reevaluasi terhadap berbagai gerakan-gerakan umat Islam di masa lalu dalam perspektif Teologi Pembebasan yang menuntut perubahan struktur sosial yang tidak adil dan menindas. Asghar Ali bahkan memaksa kita untuk memikirkan kembali asumsi-asumsi kepercayaan, pemikiran dan sikap keberagamaan kita secara radikal.

## D. Sisi Feminisme dalam Teolgi Pembebasan Asghar Ali Engineer.

#### 1. Kesetaraan

Sebagaimana karakter utama dari teologi pembebasan sebagai teologi memainkan peranan dalam membela kelompok tertindas dan tercabut hak miliknya, serta memperjuangkan kepentingan kelompok ini dan membekalinya dengan senjata ideologis yang kuat untuk melawan golongan yang menindas. Dalam karakteristik inilah, pembebasan perempuan dari penindasan budaya partiarkhi menjadi bagian dari teologi pembebasan. Dengan kata lain Asghar Ali Engineer melihat bahwa kesetaraan merupakan tuntutan moral dari ajaran Islam itu sendiri.

Dalam semangat pembebasan, pemerhati feminisme berupaya menggugat kemapanan patriarkhi dan berbagai bentuk stereotipe gender yang berkembang luas dalam masyarakat sebagai upaya pemulihan martabat, kebebasan dan kesetaraan perempuan sebagai manusia seutuhnya.<sup>19</sup>

<sup>19</sup> Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender, Perspektif Al-Quran, (Jakarta; Paramadina, 2001), hal. 64. Lihat Juga, Ghazali Anwar, " Wacana Teologi Feminisme Muslim", dalam Zakiyuddin Baidhawy (ed), Wacana Teologi Feminisme, Perspektif Agama-Agama, Geografi dan Teori-Teori, (Jogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), hal. 4.

Untuk memberikan gambaran yang jelas mengenai kesetaraan dalam Islam, Asghar Ali Engineer selalu memulai bebagai tulisannya dengan mengkaji masyarakat Arab pra Islam. Hal ini ia lakukan karena ia menyadari bahwa tidak mungkin kita memahami secara konprehensif kondisi kesetaraan tanpa melihat setting sosial masyarakat Arab pra Islam.

#### 2. Hak-Hak Perempuan

Dalam pandangan Asghar Ali Engineer, Islam selain concern dengan masalah keadilan ekonomi juga Islam juga memperhatikan hak-hak wanita. Islam mengakui keberadaan individu dan martabat wanita. Hukum Islam menganggap wanita bukan sebagai pembantu ayah, ibu atau anaknya, namun memperlakukannya sebagai seseorang yang mandiri dengan segenap hak-haknya.<sup>20</sup> Namun sayangnya hak-hak perempuan ini kemudian dirampas dan direnggut oleh nilai-nilai feodal; dan selanjutnya buku-buku Islam menggambarkan bahwa kedudukan perempuan dalam Islam tidak lebih dari makhluk yang "dikebiri" hak-haknya. Wanita tidak lagi dianggap sebagai makhluk yang hidup mandiri, namun ditempatkan sebagai pembantu bagi saudara-saudaranya.

Atas dasar mengembalikan pemahaman tentang hak-hak perempuan sebagaimana dipesankan oleh ajaran Islam, Menurut Asghar Ali Engineer perlu dipertegas bahwa hak-hak wanita yang telah digariskan dalam syariat tidak hanya didasarkan pada teks al-Quran, namum juga pada sunnah Nabi dan pendapat para fuqaha. Dari kenyataan itu jelas menunjukkan bahwa syariat itu juga bercampur dengan pendapat orang yang tidak lepas dari konteks zaman ketika dia hidup.

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi Pembebasan*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), hal. X.

Asghar Ali Engineer merupakan salah satu dari sekian banyak penulis Islam yang cukup produktif dalam menghasilkan berbagai karya yang bagus terutama tekait dengan semangat revolusioner dalam membela kaum tertindas. Oleh karenanya tidak menggherankan apabila pemikirannya cukup memberi pengaruh terhadap berbagai gerakan pembebasan baik individu maupun organisasi. Bagi para aktivis gerakan mahasiswa muslim transformatif di Indonesia era 90-an umpamanya, nama Asghar Ali Engineer sudah cukup populer.<sup>21</sup> Hal ini karena ia dianggap banyak memnberikan inspirasi bagi sebuah gerakan pembebasan dan penyadaran masyarakat tertindas (*mustdh'afin*) dalam berhadapan dengan kaum penindas (mustakbirin).

Dalam konteks ini kita melihat sejauh mana pengaruh Asghar Ali Engineer terhadap Dinamika Feminisme Kontemporer. Memang disini disadari agak sulit kita mengindentifikasikan pengaruh pemikiran seorang tokoh terhadap sebuah gerakan secara konkrit, hal ini disebabkan karena sebuah gerakan tidak hanya diwarnai oleh tokoh tertentu melainkan seorang mengakomodir pemikiran dari sekian tokoh vang mempunyai orientasi yang selaras dengan misi perjuangan sebuah gerakan dimaksud.

Meskipun demikian dalam sebuah kajan akademis, penelusuran keterpengaruhan ini masih dimungkinkan dengan cara melacak pola pemikiran sang tokoh yang kemudian diperbandingkan dengan konsern utama sebuah gerakan. Di kalangan aktivis feminis muslim nama Asghar Ali Engineer bisa disejajarkan dengan sejumlah nama aktivis feminisme lainnya, seperti Fatima Mernissi, Amina Wadud Muhksin, Mazhar ul-Haq Khan. Dalam bukunya yang berjudul *The Rights Women in Islam*, Asghar Ali Engineer telah memberikan wacana baru bagi aktivis feminisme

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Safiul Arif (ed.), *Pemikiran-pemikiran Revolusioner*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), hal. 174.

muslim Indonesia dalam gerakan pemberdayaan perempuan. Buku ini adalah literatus utama bagi mereka yang memiliki konsern pada gerakan pemberdayaaan perempuan. Dengan demikian pemikiran tentang feminisme Islam dalam pandangan Asghar Ali Engineer turut mempengaruhi dinamika pemikiran feminisme di Nusantara.

## Bab V KONSTRUKSI TEOLOGI DALAM HADIH MAIA **ACEH**

## Hadih Maja dalam Diskursus Ilmiah

Banyak sejarawan dan budayawan mengatakan bahwa Aceh memiliki keunikan sisi sejarah dan budaya, sehingga selalu menarik untuk dikaji. Keunikan ini telah membuat para peneliti baik nusantara maupun luar negeri menjadikan Aceh sebagai objek penelitian mereka. Berbagai sisi dari kehidupan sosial, budaya dan keagamaan masyarakat Aceh telah berhasil diangkat sebagai sebuah penggalian nilai yang menakjubkan. Di antara objek kajian menarik di Aceh adalah warisan budayanya yang kaya dengan hikmah adalah *hadih maja*<sup>1</sup> yang merupakan sastra lisan yang menjadi sumber nilai bagi masyarakat Aceh.

Hadih maja telah membangun sebuah paradigma untuk menggambarkan indentitas dan keunikan masyarakat Aceh. Meskipun diungkapkan dalam kalimat yang pendek, tapi hadih maja mengandung filosofi makna yang dalam, Keberadaan hadih maja disarikan dari pengalaman yang panjang, disajikan dalam bahasa yang indah, bersajak agar diucapkan. mudah diingat dan senang Dalam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus bahasa Aceh-Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka.2001. Hal. 1089.

perkembangannya hadih maja dijadikan acuan sumber nilai bagi masyarakat Aceh yaitu aqidah, ibadah, dan amaliah.

Hadih maja ini dalam sejarahnya merupakan penuturan "indatu" yang sarat dengan nilai-nilai moral dan ketuhanan dan diinspirasikan oleh ajaran agama. Tidak bisa dipungkiri bahwa nilai budaya masyarakat Aceh senantiasa dipengaruhi dan diwarnai oleh nilai-nilai ajaran yang suci. Dari sinilah muncul sebuah hadih maja bahwa "Adat ngon hukom lagee zat dengon sifeut", hal ini seakan mempertegas bahwa nilai adat budaya masyarakat Aceh menyatu dengan ajaran Islam.² Dengan kata lain ketika kita berbicara tentang adat budaya Aceh berarti kita sedang membicarakan tentang artikulasi nilai Islam dalam masyarakat Aceh baik dulu, kini dan akan datang.

Dari sisi lain sebagai sebuah tata nilai leluhur masyarakat Aceh, *hadih maja* ini turut mempengaruhi pola hidup masyarakat Aceh. Orang Aceh menjadikan *hadih maja* sebagai salah satu pedoman hidup karena mengandung amanat, petuah, dan pelajaran-pelajaran kehidupan yang cukup penting serta berakar dalam konteks kehidupan masyarakat. <sup>3</sup> Dengan kata lain keberadaan *hadih maja* telah memainkan peranan yang bersar dalam membentuk prilaku sosial dan keagamaan masyarakat Aceh.

Kandungan hadih maja itu sendiri mempunyai cakupan nilai yang cukup beragam seperti nilai hukum, pendidikan, filosofi, etika dan teologis. Persoalannya yang terjadi dalam berbagai kajian selama ini adalah bahwa hadih maja hanya dipahami dan diorientasikan pada ranah hukum dan persoalan kehidupan sosial saja. Padahal kompleksitas

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>T. Ibrahim Alfian dkk." Adat Istiadat Daerah Provinsi Daerah Istimewa Aceh" Banda Aceh: Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah. 1978. Hal. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Iskandar Norman, *Hadih Maja: Filosofi Hidup Orang Aceh*. Banda Aceh: Bandar Publishing, 2011. Hal. 2.

nilai yang terkandung dalam hadih maja mencakupi berbagai disiplin keilmuan yang cukup beragam. Hal ini menjadikan beberapa sisi dari kandungan hadih maja seakan menjadi terabaikan seperti sisi teologis yang belum pernah terekplorasi dalam penelitian-penelitian sebelumnya. Sejatinya sisi teologis ini harus menjadi skala prioritas dari kajian khazanah Aceh, karena nilai-nilai teologis inilah yang membentuk dasar prilaku keagamaan dan sosial masyarakat Aceh. Dalam sejarahnya nilai teologis ini jugalah yang telah membangkitkan semangat heroik masyarakat Aceh dalam mempertahan segenap jengkal tanah Aceh dari rongrongan penjajah.

Berangkat dari kenyataan di atas maka dalam bab ini mengelaborasi sisi lain dari *hadih maja* yaitu sisi teologis. Bagaimanapun diskursus teologi senantiasa menjadi kajian yang menarik, tidak hanya bagi kalangan intelektual tetapi juga masyarakat umum. Sisi teologis dari hadih maja ini menjadi menarik mengingat karena bagaimanapun kandungan kandungan nilainya turut mempengaruhi prilaku atau etos kerja masyarakat.

## B. Hadih Maja sebagai Sumber Nilai Masyarakat Aceh

Etnis Aceh merupakan salah satu komunitas yang memiliki khazanah budaya yang sangat tinggi nilainya. Salah satu khazanah tersebut adalah ungkapan bijaksana dalam bentuk sastra lisan yang lebih dikenal dengan istilah hadih maja. Ia merupakan salah satu kekayaan selalu terjaga kelestariannya. Dalam hadih maja mengandung hikmah dan nilai hidup bagi masyarakat Aceh. Hadih maja menyimpan berbagai pandangan orang Aceh tentang hal yang amat fundamental dalam upaya mereka mempertahankan eksistensi diri sebagai sebuah etnis yang khas baik dari segi bahasa, budaya, karakter dan agama. Di sinilah letak keunikan komunitas Aceh (ureung Aceh) sehingga ia terbedakan secara diametral dengan orang lain.

Sebagai bagian yang tak terpisahkan dari komunitas Melayu di nusantara ini, masyarakat Aceh tentu saja memiliki pola hidup dan karakteristik tertentu, baik yang bersifat universal, regional, maupun lokal. Sikap hidup ini secara umum menyangkut dengan pandangan atau visi serta pola hubungan keseharian manusia dengan Tuhan, tradisi pemerintahan, hubungan antar anggota masyarakat dan lingkungan sekitar.

Hadih maja 'peribahasa atau ungkapan' sebagai sebuah produk budaya lisan dalam masyarakat Aceh mungkin saja merefleksikan pola hidup atau karakteristik masyarakat Aceh. Karena, pada awalnya hadih maja ini lahir berdasarkan kecerdasan seseorang dalam memaknai pengalaman hidup dan kearifan-kearifan kelompok atau individu tertentu yang disarikan dari kehidupan sehari-hari dalam kurun waktu yang panjang. Selanjutnya diciptakan ungkapan-ungkapan tertentu yang dimaksudkan sebagai sarana proyeksi 'prakiraan hal yang akan terjadi', pengesahan pranata budaya, pendidikan, dan fungsi-fungsi lain sebagaimana diuraikan di atas.

Dalam kehidupan orang Aceh. hadih maia ditempatkan sebagai sumber nilai dan dijunjung tinggi keberadaannya. Abu Bakar, seorang sejarawan Aceh menyebutkan bahwa hadih maja berarti ucapan yang berasal dari nenek moyang yang tidak berhubungan dengan agama, tetapi ada kaitannya dengan kepercayaan rakyat yang bisa diambil ibaratnya bagi menjamin ketentraman hidup atau tunduk mencegah terjadinya bencana, seperti adat istiadat pada suatu upacara, aturan-aturan berpantang, ucapan-ucapan mengenai moral dan lain-lain.4 Seorang budayawan Aceh paling terkenal, Ali Hasimi, menyebutkan hadih maja merupakan kata atau hahwa kalimat

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Aboe Bakar, dkk. *Kamus Aceh Indonesia*. Jakarta: Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdikbud, 1985. Hal. 275.

berhikmah.<sup>5</sup> Sedangkan seorang sejarawan lain, Ali, mendefiniskan hadih maja sebagai nasehat dan petuah nenek moyang yang mengandung nilai-nilai moral dan pendidikan keagamaan.

Dari definisi yang telah dikemukakan di atas, jelas bahwa hadih maja sebenarnya merupakan perwujudan pengejawantahan nilai-nilai lokal masyarakat Aceh yang berkaitan dengan dengan nilai substansi religiusitas, yang dalam konteks ini adalah ajaran Islam. Penyebutan " kepercayaan rakvat" dalam definisi Aboe Bakar menunjukkan bahwa hadih maja memang sangat mengakar dalam kehidupan keseharian orang Aceh, penyebutan "kepercayaan rakyat, juga menunjukkan bahwa hadih maja telah muncul jauh sebelum Islam masuk ke Aceh. Hal ini tidak bermakna bahwa Islam tidak mempengaruhi kandungan hikmah yang ada dalam hadih maja. Hadih maja juga merupakan sastra yang terbuka dan terus bertambah, oleh karena itu ketika Islam datang, substansi ajarannya juga merangkumi rangkaian kandungan hadih maja.

Di Aceh muncul sebuah adagium bahwa adat dan agama seperti zat dengan sifatnya (adat ngon hukom lagee zat dengon sifeut), tidak bisa dipisahkan. Unsur adat termasuk di dalamnya hadih maja turut mempermudah penancapan pemahaman agama dalam diri masyarakat. Dengan kata lain hadih maja merupakan sebuah komponen sastra Aceh yang dapat mempermudah penyembaran nilai agama kepada masyarakat.<sup>6</sup> Artinya bahwa orang-orang terkadang lebih mudah menghafal dan menjabarkan hadih maja dari pada menghafal hadis nabi. Hal ini disebabkan

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Ali hasjmy." Putri Pahang dalam Hikayat Malem Dagang", dalam. LK. Ara, Hasyim KS., dan Taufik Ismail (eds.), *Seulawah Ontologi Sastra Aceh*, Jakarta: Intermasa, hal. 539.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Iskandar Norman, *hadih Maja: Filosofi Hidup Orang Aceh*.Banda Aceh: BANDAR Publishing, 2011, Hal. v.

orang aceh telah terbiasa dengan langgam sastra Aceh yang lebih bersajak (*haba meusantoek*).

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa jauh sebelum Islam masuk ke tanah rencong ini, orang Aceh telah memiliki sumber nilai dan sumber hukum dalam kebudayaan mereka. Sumber nilai dimaksud salah satunya adalah "perkataan tetua". Ketika Islam masuk dan berkembang dalam masyarakat, perkataan tetua itu tetap kemudian digunakan, namun secara substansial berakulturasi secara padu dengan anasir Islam. Dengan kata lain, patut diduga, menggunakan istilah Dr. Mohammad Harun, bahwa hal-hal yang tidak islami dalam kebudayaan Aceh mengalami islamisasi, sehingga diperoleh substansi hadih maja seperti saat ini. Salah satu indikasi bahwa telah terjadi islamisasi budaya Aceh, antaranya digantinya istilah narit maja (perkataan tetua) menjadi hadih maja.<sup>7</sup> Bagaimanapun perkataan "hadih" tetap memiliki kolerasi penisbahan kepada kata "hadis" dalam terminologi Islam. Sementara kata "maja" dalam prosa hadih maja berarti nenek moyang (ancentors) atau dalam bahasa Aceh lebih dikenal dengan sebutan indatu.

Sebagai sumber nilai, hadih maja masih digunakan secara aktif di regional Aceh yang yang berbahasa Aceh. Dalam situasi resmi, hadih maja menjadi "bumbu penyedap" dalam pidato resmi pejabat negara di Aceh. Penggunaan hadih maja ini juga sering digunakan dalam pembicaraan formal dalam masyarakat Aceh, seperti dalam acara rapat baik pada tingkat gampong, mukim, kecamatan dan seterusnya. Para pemuka adat, seperti geuchik, imuem mukim, pawang glee, petua seneubok, keujruen blang, haria peukan, mereka sering menggunakan hadih maja sebagai aturan yang memiliki kekuatan hukum. Selain sebagai rujukan adat, hadih maja juga menjangkau pembahasan

 $<sup>^7</sup>$  Dr. Mohd. Harun, *Memahami Orang Aceh*, Bandung: Cita Media Perintis, 2009, Hal. 13.

tentang teologis yang religius. Nilai religius dalam hadih maja misalnya berkaitan dengan hal-hal yang bersifat keilahian, yang menjadi sandaran bagi masyarakat Aceh dalam kontek hubungan dengan khalik. Sisi teologis inilah yang akan menjadi fokus utama kajian ini.

#### C. Sisi Teologi dalam Hadih Maja

## 1. Qadha dan Qadar.

Percaya kepada takdir merupakan salah satu dari rukun iman yang enam. Untuk kaum Muslim di negeri kita yang pada umumnya menganut paham Ahl al-Sunnah wa al-Jama'ah kepercayaan kepada takdir ini adalah bagian dari iktikad keimanan. Keyakinan kepada paham Ahl al-Sunnah wa al-Jama'ah ini juga merupakan anutan masyarakat Aceh pada umumnya.Pengertian takdir yang paling popoler dan mendasar ialah dalam kaitannya dengan suatu ketentuan ilahi yang tidak dapat kita lawan<sup>8</sup>. Kita semua dikuasai oleh oleh takdir tanpa mampu mengubahnya dan tanpa pilihan lain, karena takdir itu adalah ketentuan dari Tuhan yang Maha Kuasa. Maka kita harus menerimanya saja, yang baik maupun yang buruk.

Pengertian takdir dalam pengertian populer di atas tidak selamanya keliru, sebab dalam kenyataannya memang dalam hidup kita ada hal-hal yang sama sekali berada di luar kemampuan kita untuk menolak atau melawannya, seperti musibah besar sebesar tsunami di Aceh. Hanya saja jika percaya kepada takdir itu diterapkan secara salah atau tidak pada tempatnya, maka akan melahirkan sikap mental yang sangat negatif , yaitu apa yang dinamakan "fatalisme". Disebut demikian karena sikap itu mengandung semangat menyerah kalah terhadap nasib tanpa ada usaha dan tanpa kegiatan kreatif. Hal ini bertentangan dengan anjuran Islam

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Nurcholish Madjid, *Pintu-pintu Menuju Tuhan, Jakarta*: Paramadina, 1999, hal. 18.

yang dengan amat tandas mengajarkan pentingnya amal perbuatan.

kajian teologis persoalan takdir Dalam terangkum dalam pembahasan gadha dan gadar. Masalah gadha dan gadar merupakan tema sentral dalam kajian teologi Islam. Dalam kajian kalam permasalahan gadha dan qadar ini, secara garis besar aliran kalamiah dapat dibagikan praksi besar vaitu Jabariah<sup>9</sup> (fatalisme) dan kepada dua Qadariah<sup>10</sup> (free will). Jabariah dipahami sebagai sebuah aliran yang berkeyakian bahwa semua bentuk keputusan adalah berada dalam kekuasaaan dan kemutlakan Tuhan.<sup>11</sup> Sementara Oadariah adalah sebuah paham berkeyakinan bahawa manusia mempunyai kebebasan dalam mewujudkan dan menentukan nasibnya.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Suatu aliran yang berpendapat bahwa manusia tidak memiliki daya dan pilihan sebagai daya dan pilhannya sendiri, melainkan daya dan pilihan Tuhan. Denngan kata lain manusia terpaksa (majbur) dalam perbuatan-perbuatannya, sehingga tidak ada kebebasan berbuat atas nama dirinya sebagai manusia . Arsitek aliran ini dihubungkan nama Jaham Ibn Safwan. Mengenai penggolongan fatalisme ini Harun Nasution memberi batasan yang lebih luas, sehingga memungkinkan aliran lain selain Jabariyyah untuk digolongkan dalam fatalisme termasuk aliaran al-Asy'ariyyah. Dia memberikan ciri-ciri teologi kehendak mutlak Tuhan (fatalisme) ialah: kedudukan akal yang rendah, ketidakbebasan manusia dalam kemauan dan perbuatan, kebebasan berfikir diikat dengan dogma, ketidakpercayan kepada kepada sunnatullah dan kausalitas, terikat pada arti tekstual dari al-Qur'an dan Hadith dan statis dalam sikap dan berfikir. 'Ali Sami' al- Nasysyar, Nasy'at al-Fikr al- Falsafi al-Islami (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1966), hal.241-246. Lihat. Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. (Bandung: Mizan, 1996), hal.116

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Suatu aliran kalam yang berkeyakinan bahawa manusia memiliki kebebasan berkehendak dan mewujudkan perbuatanperbuatannya. Dalam keyakinan Qadariah ini manusia menjadi sentral bagi segela bentuk prilaku manusia, manusialah yang akan bertanggung jawab dengan segala prilakunya. Etos kerja yang terbangun dalam dalam aliran qadariah adalah etos produktivitas dan rasional. Keyakinan Qadariah ini kemudian berkembangan dalam aliran Muktazilah

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Lihat. Harun Nasution, *Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan*, Jakarta: UI Press, 1986, hal. 31-37.

Sebagai masyarakat muslim, masyarakat Aceh secara umum sangat percaya bahwa segala sesuatu berasal dari Allah dan akan kembali kepada-Nya. Kekuasaan Allah tak berbatas, Ia yang menghidupkan seseorang, Ia yang memberi rezeki dalam kehidupan, dan Ia pula yang akan mematikan seseorang. Karenanya, banyak sekali hadih maja dalam masyarakat Aceh yang berkait dengan kemahakuasaan Tuhan Allah sebagai khalik dan keterbatasan manusia sebagai makhluk. Hal ini, misalnya, dapat dilihat dalam contoh berikut. Kullu nafsin geubeuet bak ulè. Nyan barô tathèe tatinggai dônya. 12

Hadih maja di atas lazimnya digunakan untuk menyindir seseorang yang semasa hidupnya sangat pongah, sombong, sehingga bertingkah seakan-akan ia akan hidup selamanya, ia berkuasa di atas dunia ini. Saat ia *sakratul maut*, orang-orang sekitar akan mengucapkan ungkapan tersebut sebagai sindiran, cibiran, bagi yang bersangkutan dan sebagai peringatan bagi yang mendengar atau masih hidup. Hadih maja ini relatif semakna dengan ungkapan memakai dunia berganti-ganti, yang hidup sesarkan mati, dengan mati itu berganti-ganti.

Hadih maja lain yang juga sering digunakan untuk mengkritik kesombongan atau mendidik seseorang untuk tidak sombong, tidak takabur ialah "ujob teumeu'a ria teukabo, di sinan nyang le ureueng binasa", 'ujub, sum'ah, ria, takabur, di situ yang banyak orang binasa'. Hadih maja ini secara tersirat mengungkapkan bahwa ada kekuasaan lain yang mengatur kehidupan manusia, Allah. Karena itu, jangan sombong, jangan takabur karena hal itu akan membuat seseorang celaka.

Memang kalau kita lihat sepintas memang dalam hadih maja mumpunyai kecenderungan fatalisme. Hal ini bisa dilihat dari hadih maja yang berbunyi *Allah bri, Allah* 

 $<sup>^{12}\</sup>mbox{Artinya}; \mbox{\it Kullu nafsin}$ dibacakan di kepala, baru kita sadari harus meninggalkan dunia

boh. Hadih maja ini digunakan untuk menyadarkan, mengingatkan seseorang bahwa segala sesuatu berasal dari Allah dan akan kembali kepada Allah. Manusia hanya diwajibkan berusaha sebab Meunyo meugrak jaroe ngon gaki, na raseuki bak Allah Ta'ala.<sup>13</sup> Dalam hadih maja yang lain juga disebutkan. Langkah raseuki, peuteumuen, mawot, hana kuasa geutanyo hamba 14 Dengan demikian nilai pengakuan kekuasaan Tuhan adalah doktrin asas dalam konsrtuksi teologi yang ada dalam hadih maja.

Di sisi yang lain hadih maja juga mengajarkan bahwa usaha adalah tindakan yang penting dalam merubah nasib. Terkait dengan takdir hadih maja menyatakan bahwa iktiar atau usaha adalah prioritas, dalam artian bahwa manusia harus berusaha dulu baru menyerah dan kepada takdir Tuhan. Dalam sebuah hadih maja disebutkan:

> Meunvo meuheut tapaioh bu Tatheun deuek dilee Menyo kaya tameunabsu Tahereukat dilee<sup>15</sup>

Hadih maja di atas menganalogikan "makan nasi" sebagai sebuah hasil dari usaha kerja keras. Manusia harus berusaha mencari penghidupannya dan tidak boleh hanya menanti rezeki sebagai suatu pemberian Allah yang akan datang dengan sendirinya. Keberhasilan adalah sebuah hasil usaha maksimal, siapapun yang berusaha sungguh-sungguh dan terus menerus niscaya ia akan berhasil. Dalam sebuah hadih maja disebutkan:

> Meung ek taayon ngon ta antoek Dalam bak jok diteubit nira<sup>16</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Artinya: kalau bergerak tangan dan kaki, ada saja rezki dari Allah taala.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Artinya: langkah, rezki, pertemuan, maut, di luar kekuasaan kita (hamba Allah).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Artinya. Kalau ingin makan nasi, Rasakan lapar dulu. Kalau kaya yang anda Inginkan, berusahalah dulu.

Hadih maja di atas menukilkan pohon ijuk sebagai sebuah pepohonan liar yang mudah ditemui di Aceh. Pohon ijuk dikenal sebagai pohon yang kuat dan keras, namun dari pohon ijuk ini pula didapat nira yang sangat enak rasanya. Cara mendapatkan nira dengan mengantuk-antuk dan mengayun-ayunkan tandannya dan memotongnya sehingga nira menetes dan ditampung dalam potongan bambu yang disebut *pacoek*. Keseluruhan analogi dalam hadih maja di atas menunjukkan bahwa kesuksesan sangat ditentukan oleh kerja keras manusia. Kalau kita kaitkan dengan konsep teologis ini tentunya sangat bersebarangan dengan paham fatalisme yang hanya menunggu keputusan Tanpa sebuah kerja keras.

Dalam konteks hadih maja, kontruksi teologi yang terbangun cukup berimbang antara pengakuan kemutlakan Tuhan di satu sisi dan kebebasan manusia disisi lainnya. Melalui hadih maka para indatu telah memotifasi masyarakat untuk terus berusaha mewujudkan nasibnya melalui kerja keras dan mempotesikan penalarannya. Sebagaimana yang dijelaskan dalam hadih maja sebagai berikut: Bak tajak jak teusipak situek, bak taduduk tacop keutima.<sup>17</sup> Hadih maja ini setidaknya mengajarkan tentang perlunya manusia mengolah alam menjadi bermanfaat. Disinilah peran manusia sebagai khalifatullah (wakil Tuhan di muka bumi) dapat ditunjukkan melalui kreativitas dan inovasi dalam mengolah Alam.

## 2. Penalaran Rasional.

Rasionalitas adalah pembeda hakiki (differensia essensial) antara manusia dengan makhluk hidup yang lain. Oleh karena itu, manusia dipandang sebagai "hewan rasional" (haiwan nathiq). Secara susunan anatomi manusia

 $<sup>^{16}</sup>$  Artinya kalau sanggup kita ayun dan kita antuk. Dalam pohon ijuk keluar nira.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Artinya Sambil Jalan-jalan kita bisa mendapatkan (upih) pelepah pinang. Sambil duduk duduk bisa kita jahit jadi timba.

mempunyai kesamaan dengan binatang namun dari segi kemampuan intelegensia manusi berbeda secara ekstrem dengan binatang.<sup>18</sup> Rasio adalah anugerah Allah yang paling berharga bagi manusia. Atas dasar keunggulan rasionalitas inilah manusia dipilih Tuhan sebagai khalifah-Nya di muka bumi ini.

Pada dasarnya wujud manusia bisa dibagi menjadi tiga. Jasmani adalah wujud yang paling lahiri, di mana hampir semua ajaran kesufian menganggap jasmani sebagai penghalang bagi pencapaian tingkat yang lebih tinggi. Tingkat yang kedua adalah nafsani, yaitu tingkat psikologis yang lebih kompleks daripada jasmani. Tingkat yang ketiga adalah ruhani yang lebih kompleks lagi dan mendalam.<sup>19</sup> Lantas di mana letak akal atau rasio? Padahal dalam kajian filsafat dan teologis, akal dipahami sebagai sebuah instrumen pada diri manusia untuk sampai pada kebenaran.

Melalui kerja penalaran ini manusia akan dapat menjalani kehidupan ini dengan baik. Dalam hadih maja diajarkan Geupena akai geuyu seumikee, Gepeuna hatee geuyu merasa. Padep na ek gob peugah sabee, Leubeh mesampee ingat lamdada.<sup>20</sup> Dari hadih maka ini menunjukkan bahwa dalam masyarakat Aceh dikenalkan dua piranti empistemologi yaitu akal dan hati. Akal (rasio) sebagai alat untuk berfikir sebagaimana yang ajarkan oleh para filosof dan hati (intuisi) untuk menangkap kebenaran sebagaimana yang dilakukan oleh ahli-ahli sufi.

Dalam konstruksi hadih maja Aceh, anjuran mengunakan penalaran sangat dominan. Dalam setiap prilaku manusia selalu harus mempertimbangkan aspek

142 | Wacana Teologi Transformatif

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Budhi Munawar-Rachman (ed.), *Ensiklopedi Nurcholish Madjid*, Jakarta: Paramadina, 2006. Hal.2842.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Budhi Munawar-Rachman (ed.), *Ensiklopedi Nurcholish Madjid*, Jakarta: Paramadina, 2006. Hal. 102.

 $<sup>^{20}\,</sup>$  Artinya, Diciptakan otak supaya berfikir, diciptakan hati disuruh merasa. Berapa banyak orang ingatkan. Yang lebih utama mengingat dalam dada.

pemikiran, sehingga semua perbuatan yang akan dilakukan harus benar telah dipertimbangkan secara matang tentang akibat yang akan muncul. Sebagaimana yang dijelaskan dalam hadih maja berikut: *Baranggapeue buet tapikee dilee, Oh ka malee kepeulom guna*.<sup>21</sup> Hadih maja ini memberikan pelajaran bahwa kita harus selalu menggunakan akal untuk menganalisa setiap perbuatan yang akan kita lakukan. Hal ini supaya kita tidak menyesali dengan apa yang telah kita lakukan, sebab dalam hadih maja lain disebutkan: *Awai tapubuet dudoe tapike, Teulah 'oh akhee hana guna*<sup>22</sup>.

Pesan supaya, kita selalu mempotensikan pemikiran dalam melakukan pekerjaan tidak hanya untuk mempertimbangkan akibatnya selama di dunia. Jauh lebih kita harus mempertimbangkan balasan Allah di akhirat kelak. Sifat religius masyarakat Aceh mengajarkan orientasi eskatologis<sup>23</sup>, bahwa semua perbuatan manusia akan dimintai pertanggung jawaban di akhirat kelak. Pubuet soroh peujeoh teugah, Yang larang Allah bek takereuja. Menyoe pubuetbut hana ban titah, Azab Allah teuntee ta rasa.<sup>24</sup> Keyakinan tentang eskatolgi ini merupakan sebuah nilai yang sangat mempengaruhi prilaku manusia di alam praktis.

## 3. Etos Kerja.

Dalam suasana kehidupan yang sulit dewasa ini, umat Islam di manapun ditantang untuk dapat bertahan (*survive*) dan membangun kembali kehidupannya. Dalam konteks masyarakat Aceh pasca tsunami ditantang bagaimana bisa

 $^{21}$ Artinya, Apa pun pekerjaan pikirkanlah dahulu, Setelah malu apa gunanya.

<sup>23</sup>Eskatologi adalah sebuah i stilah dalam kajian teologi yang membicarakan tentang kehidupan akhirat (*life after dead*).

 $<sup>\</sup>rm ^{22}Artinya$  Duluan dikerjakan kemudian difikirkan, Menyesal kemudian tiada guna.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Artinya: Lakukan apa yang diperintahkan dan jauhkan larangan. Yang dilarang Allah jangan dikerjakan. Kalau kita melakukan sesuatu diluar ajaran agama, tentu azab Allah yang akan dirasa.

menata kembali kehidupannya setelah semua diluluh lantakkan oleh bencana dahsyat tersebut. Kemudian, adakah pandangan teologis yang dapat mendorong umat Islam atau masyarakat Aceh khususnya menumbuhkan kembali semangat hidupnya? Di sini, kita memasuki soal yang disebut etos kerja<sup>25</sup>. Masalah etos kerja memang cukup rumit dan mempunyai banyak teori.

Salah satu teori yang relevan adalah bahwa etos kerja terkait dengan sistem kepercayaan yang diperoleh kerana pengamatan bahwa masyarakat tertentu-dengan sistem kepercayaan tertentu- memiliki etos kerja lebih baik atau lebih buruk dibanding dengan masyarakat lain. Agama mempunyai ajaran mengenai nasib dan perbuatan manusia. Kalau nasip manusia telah ditentukan sejak semula, dalam artian bahwa perbuatan manusia merupakan ciptaan Tuhan, maka produktivitas masyarakat yang menganut paham keagamaan demikian, akan rendah sekali. Sebaliknya dalam masyarakat yang menganut paham bahwa manusialah yang menentukan nasibnya dan menciptakan perbuatannya, produktivitas akan tinggi.<sup>26</sup>

Etos kerja dalam Islam adalah hasil kepercayaan seorang Muslim bahwa kerja mempunyai kaitan dengan tujuan hidup yaitu memperoleh ridha Allah. Berkaitan dengan ini, perlu diingat bahwa Islam adalah agama amal atau kerja.<sup>27</sup> Intinya ialah ajaran bahwa hamba mendekati dan berusaha memperoleh ridha Allah melalui kerja atau amal saleh. Islam adalah agama yang mengajarkan

<sup>25</sup> Etos kerja adalah sebuah sikap mental yang sudah mantap yang terbangun dari sebuah keyakinan teologis dan nilai-nilai moral yang integral dalam memandang sebuah pekerjaan. Franz Magnis Suseno, Berfilsafat dari Konteks, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1992, hal. 120-121.

\_

 $<sup>^{26}</sup>$  Harun Nasution, *Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran*, Bandung: Mizan, 1996, hal. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Budhi Munawar-Rachman (ed.), *Ensiklopedi Nurcholish Madjid*, Jakarta: Paramadina, 2006. Hal. 672-673.

"orientasi kerja" (achievement orientation). Berlawanan dengan semua itu, secara empiris sering dikemukakan penilaian negatif bahwa umat Islam menderita penyakit fatalisme atau paham nasib, yang kemudian membuat mereka pasif. Hal ini sering dinisbahkan kepada polemik antara paham Jabariah (predeterminisme) dan Qadariyah (kebebasan manusia) yang di banyak kalangan Islam masih berlangsung sampai sekarang. Lantas bagaimanakah pemahaman dan corak etos kerja masyarakat Aceh dalam kaitannya dengan kepercayaan teologis ini?

Pemahaman teologis masyarakat Aceh mengajarkan keseimbangan cara berfikir dan bertindak. Di satu sisi diajarkan tentang perlunya usaha dan kerja keras namun di sebalik itu juga kita diajarkan tentang sikap kepasrahan kepada keputusan Tuhan. Cara pandang teologis ini mencerminkan keseimbangan keimanan. Ketika dalam usaha, hadih maja Aceh mengajarkan tentang perlunya optimalisasi kerja, seperti yang disebutkan dalam hadih maja Tapak jak, gaki menari. Na tajak na raseuki.<sup>28</sup> Dalam hadih maja yang lain disebutkan Raeuki dengon ta gagah, denaon tamita<sup>29</sup>. Dua hadih maia Tuah mengambarkan bagaimana etos kerja yang ditanamkan dalam masyarakat Aceh. Sebuah format etos kerja yang cukup produktif.

Bagi orang Aceh kebahagiaan hidup ini sangat ditentukan oleh adanya kemauan dalam diri kita sendiri, dan tidak mungkin Tuhan menurunkan rezeki begitu saja tanpa usaha. Hal ini ditunjukkan dalam hadih maja, *Menyo ta tem useuha adak han kaya udep teuh seunang. Menyo han tatem* 

-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Artinya: Tapak berjalan, Kaki menari. Kalau kita berusaha, pasti ada rezeki.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Razeki itu didapatkan dengan kerja keras, Kemuliaan digapai dengan usaha.

useuha panee teuka rot dimanyang.<sup>30</sup> Inti dari hadih maja ini adalah perlunya usaha dan keinginan merubah kehidupan ini menjadi lebih baik. Cara pandang seperti ini sangat qur'ani (baca Surah al-Ra'd:11). Namun di sisi lain, dalam hadih maja juga diajarkan tentang sikap menerima keputusan Allah, tapi sikap ini harus diyakini setelah semua bentuk usaha manusia, gagal menampakkan impak yang memuaskan.

Masyarakat Aceh diajarkan menerima keputusan Tuhan sebagaimana dijelaskan dalam hadih maja, menyo kada sikai hanjeut sicupak, barang gahoe tajak kadum nan kada.31. Demikianlah nilai keseimbangan teologis yang diajarkan dalam hadih maja Aceh. Keseimbangan ini pula yang disinyalir, menyebabkan masyarakat Aceh selalu optimis dan tegar dalam menghadapi berbagai tantangan Dalam seiarah masyarakat Aceh mempunyai keyakinan yang kokoh yang menyebabkan mereka mampu menjalani kehidupan yang pahit, konflik dan musibah maha dahsyat, sedahsyat tsunami. Masyarakat Aceh tetap tegar dan siap melanjutkan kehidupannya dengan semangat optimisme sekaligus ketundukan kepada Tuhan.

Petuah transendensi yang disampaikan dengan hadih maja ini menjadi pelajaran yang cukup terintenalisasikan dalam kehidupan keagamaan orang Aceh. Hal ini karena pesan-pesan moral yang terkadung di dalamnya tersampaikan dengan bahasa yang santun jauh dari kesan menggurui. Dari segi bahasapun cukup menarik

<sup>30</sup>Artinya, Kalau kita mau berusaha, walaupun tidak kaya tapi hidup bisa senang. Kalau tidak mau berusaha mana mungkin ada rezeki akan jatuh sendiri dari ketinggian.

 $<sup>^{31}\!\</sup>mathrm{Artinya}$ : kalau kadar satu kai ( kata kai ini dalam Bahasa Aceh berarti sebuah ukuran sukatan yang sibuat dari batok kelapa dengan kirakira isinya setengah liter) , hanjeut sicupak (sicupak adalah ukuran dua kali kai, yang isinya kurang lebih satu liter) Walau kemanapun kita pergi memang sebatas itu yang ditentukan Tuhan.

dengan nilai sastra, ini juga semakin mengikat emosional keacehan dan keislamanan masyarakat. Hadih maja menjadi identitas keacehan yang diyakini cukup islami dan mengandung hikmah yang cukup bernilai bagi kehidupan dunia dan ukhrawi.

Kontruksi teologis yang terkandung dalam hadih maja Aceh berjalan di antara dua kutub ekstrim, yaitu antara Jabariah (fatalisme) dan Qadariah (free will). Nilai teologis masyarakat Aceh mengajarkan konsep keseimbangan, di satu sisi mengajarkan tentang perlunya etos kerja yang mementingkan kerja keras dan optimisme, namun di sisi lain juga mengajarkan perlunya ketundukan kepada segala keputusan Allah. Konsep ini merupakan konsep teologi yang cukup modern dalam melihat taqdir, melihat masa depan dengan penuh optimisme dan melihat sejarah dengan ketulusan menerima qadha Tuhan.

Dalam hadih maja juga dianjurkan pemanfaatan rasionalitas dalam menjalani kehidupan. Orang yang bijak adalah yang bisa mempotensikan akalnya baik dalam hal kemasyarakatan maupun dalam bidang ketuhanan. Sebelum memutuskan sebuah tindakan harus selalu difikirkan akibat yang akan ditimbulkan. Hal ini senada dengan ajaran Islam bahwa semua perbuatan manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas segala tindakannya. Oleh karena itu manusia harus mengunakan pemikirannya untuk menentukan pilihan atas perbuatan yang ingin dilakukan.

Umat Islam sebagai khalifah Allah di muka bumi ini dibekali dengan kemampuan berfikir, supaya bisa mengenal avat-avat Allah mengolah alam ini demi dan mempertahankan kehidupannya di dunia dan mempersiapkan bekal bagi kehidupan di akhirat kelak. Untuk itu umat Islam dianjurkan memahami sunnatullah atau hukum alam yang berlalu di muka bumi ini. Hadih maja Aceh mengajarkan tentang perlunya optimisme hidup dan pencapaian ridha Allah.

Keseimbangan dan kekuatan sistem keyakinan ini pula yang disinyalir, menyebabkan masyarakat Aceh selalu optimis dan tegar dalam menghadapi berbagai tantangan hidup. Dalam sejarah masyarakat Aceh dianggap mempunyai keyakinan yang kokoh yang menyebabkan mereka mampu menjalani kehidupan yang pahit, mulai pahitmya perjuangan melawan penjajah, konfliks bersenjata hingga musibah maha dahsyat, sedahsyat tsunami. Masyarakat Aceh tetap tegar dan siap melanjutkan kehidupannya dengan semangat optimisme sekaligus ketundukan kepada Tuhan.

## **DAFTAR PUSTAKA**

- A.H. Ridwan, Reformasi Intelektual Islam: Pemikiran Hassan Hanafi tentang Reaktualisasi Tradisi Keilmuan Islam, Yogyakarta: Ittaqa Press, 1998.
- Abd. al-Rahman Ibn al-Iji, *Al-Mawaqif fi 'Ilm al-Kalam,* Beirut: 'Alam al-Kutub, t.t.
- Abdul Halim Mahmud, *Al-Tafkir al-Falsafi fi al-Islam*, (Beirut: Maktabah al-Madrasah, 1982.
- Abdul Jabbar, *Al-Mugni di Abwab al-Tauhid wa al-'Adl*, Jilid.I Mesir: Wizarat al-Tsaqafah, 1965.
- Abdul Mun'im Muhammad Khallaf, *Agama dalam Perspektif Rasional*, Jakarta: Pustaka Fidaus, 1992.
- Abdurahman Wahid. "Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya", dalam Kazuo Shimogaki. *Kiri Islam: Antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran Hassan Hanafi* terj. Jadul Maula dan M. Imam Aziz. Yogyakarta: LKIS. 1993
- Aboe Bakar, dkk. *Kamus Aceh Indonesia*. Jakarta: Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdikbud, 1985.
- Ahmad Amin, *Duha al-Islam,* Kairo: Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah,
- Ahmad Fu'ad al-Ahwani, *Al-Falsafat al-Islamiyyah*, Kairo: Matba 'at Lajnah al-Ta'lif, 1962.
- Ahmad Mahmud Subhi, *Fi 'Ilm al-Kalam Dirasat Falsafiyyah,* t.tp.: Dar al-Kutub al-Jam'iyyat, 1969
- Ali Hasjmy." Putri Pahang dalam Hikayat Malem Dagang", dalam. LK. Ara, Hasyim KS., dan Taufik Ismail (eds.), Seulawah Ontologi Sastra Aceh, Jakarta: Intermasa.

- Ali Sami' al- Nasysyar, *Nasy'at al-Fikr al- Falsafi al-Islami,* Kairo: Dar al-Ma'arif, 1966.
- Al-Syahrastani. *Al-Milal wa al- Nihal: Aliran-Aliran Teologi dalam Islam*, terj. Syuaidi Asy'ary, Bandung: Mizan, 2004.
- Asghar Ali Engineer, *Hak-hak perempuan dalam Islam*, Yogyakarta: Lembaga Studi dan Pengemabangan Perempuan dan Anak, 2000.
- Asghar Ali Engineer, *Islam and Liberation Theology*, New Delhi: Sterling Publisher Private Limited, 1992.
- Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi Pembebasan*, terj. Agung Prihantoro, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.
- Asghar Ali Engineer, *Islam Masa Kini*, Terj. Tim Forstudia, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994.
- Asghar Ali Engineer, *Matinya Perempuan, Transformasi Al-Quran, Perempuan dan Masyarakat Modern,* Yogyakarta: IRCioD, 2003
- Asghar Ali Engineer, *Pembebasan Perempuan*, terj. Agus Nuryatno, Yogyakarta: LkiS Pelangi Aksara, 2007.
- Azyumardi Azra, "Visi IAIN di Tengah Paradigma Baru Perguruan Tinggi", dalam Nurcholish Madjid (ed.), Teologi Islam Rasional: Apresiasi terhadap Wacana Praksis Harun Nasution, Ciputat: PT Ciputat Press, 2005.
- Bahtiar Effendy,"Mempertegas Arah Kajian Islam" dalam Nurcholish Madjid (ed.), *Teologi Islam Rasional: Apresiasi terhadap Wacana Praksis Harun Nasution*, Ciputat: PT Ciputat Press, 2005.
- Budhi Munawar Rachman, *Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum Beriman*, Jakarta: Paramadina, 2001

- Budhi Munawar-Rachman (ed.), *Ensiklopedi Nurcholish Madjid*, Jakarta: Paramadina, 2006.
- Carl Braaten, *History Of Hermeneutics*. Philadephia: Fortress, 1996.
- E. Sumaryono, *Hermeneutik Sebuah Metode Filsafat,* Yogjakarta: Kanisius, 1993.
- Farid Esack, *Al-Qur'an: Liberation and Pluralisme*, Oxford: One World, 1997.
- Fazlur Rahman, *Islamic Methodology in History*, Karachi: Central Institute of Islamic Research, 1965.
- Franz Magnis Suseno, *Berfilsafat dari Konteks*, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1992.
- Ghazali Anwar, "Wacana Teologi Feminisme Muslim", dalam Zakiyuddin Baidhawy (ed), Wacana Teologi Feminisme, Perspektif Agama-Agama, Geografi dan Teori-Teori, Jogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.
- H.A.R. Gibb, *Aliran-aliran Modern Dalam Islam*, terj. Machnum Husein, Jakarta: Rajawali Press, 1995.
- Harry Hamersma, *Tokoh-Tokoh Filsafat Barat Modern*, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1992.
- Harun Hadiwijono, *Sari Sejarah Filsafat 2*, Jogyakarta: Kanisius, 1994.
- Harun Nasution, *Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya,* Jakarta: UI Press, 1985.
- Harun Nasution, *Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran*, Bandung: Mizan, 1996.
- Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam Pemikiran dan Gagasan*, Jakarta: Bulan Bintang, 1996.
- Harun Nasution, *Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan*, Jakarta: UI Press, 1986.

- Hasan Hanafi, "Limaza Gaba Mabhas al-Insan fi al-Turath al-Qadim", dalam *Dirasah al Islamiyyah* (Kairo: Al-Maktabah Al-Anglo Al-Mishriyyah, 1981.
- Hassan Hanafi, *Agama, Idiologi dan Pembangunan,* Jakarta: P3M, 1991.
- Hassan Hanafi, *Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam*, terj. Kamran As'ad Irsyady dan Mufliha Wijayati, Yogyakarta: Islamika, 2003 .
- Hassan Hanafi, *Al-Din wa Al-Tsaurah fi Misr 1956-1981: Al-Ushuliyyah wa Al-Islamiyyah*, Kairo: Maktabah Madbuli, 1989
- Hassan Hanafi, al-Yasar al-Islam, Kairo: al-Mursalat, 1981.
- Hassan Hanafi, *Dari Akidah ke Revolusi: Sikap Kita terhadap Tradisi Lama*, terj. Asep Usman Ismail, Suadi Putro dan Abdul Rauf, Jakarta: Paramadina, 2003
- Hassan Hanafi, *Dirasat al-Islamiyyah*, Kairo: Anglo-Egyption Bookshop, 1981.
- Hassan Hanafi, *Min al-Aqidah ila as-Saurah*, Kairo: Maktabah Madbuli, 1991
- Hassan Hanafi," Pandangan Agama tentang Tanah: Suatu Pendekatan Islam" dalam *Prisma 4*,April, 1984.
- Hastings Donnan, *Interpreting Islam*, New Delhi: SAGE Publication, 2002.
- Ibrahim Madkour, *Aliran-Aliran dan Teori Filsafat Islam*, terj. Yudian Wahyudi Asmin, Jakarta: Bumi Aksara, 1995.
- Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembahasan: Metodologi Tafsir Al-Quran menurut Hasan Hanafi, Jakarta: TERAJU, 2002.
- Ilhamuddin, *Pemikiran Kalam al-Baqillani: Studi tentang Persamaan dan Perbedaannya dengan al-Asy'ari,* (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1997.

- Iskandar Norman, *Hadih Maja: Filosofi Hidup Orang Aceh*. Banda Aceh: Bandar Publishing, 2011.
- James M. Robinson, "Hermeneutic Since Barth" dalam *The New Hermeneutic* J.M. Robinson dan John B. Cobb (ed.), New York: Harper 1964.
- John L.Esposito- John O. Voll, *Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*, (terj, Sugeng Hariyanto dkk. Jakarta, RajaGrafindo Persada, 2002.
- Joseph Schact, *The Origin of Muhammad Yurisprudence*, Oxford: Clarendon Press, 1979.
- Karel A. Steenbrink, *Beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad ke 19*, Jakarta: Bulan Bintang, 1984.
- Khaled M.Abou El-Fadl, *Atas Nama Tuhan: Dari Figh Otoriter ke Figh Otoritatif*, terj. R. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2003.
- Khudori Soleh (ed.), *Pemikiran Islam Kontemporer*, Yoyyakarta: Jendela, 2003.
- Komaruddin Hidayat, *Menafsirkan Kehendak Tuhan,* Jakarta: Teraju, 2004.
- Kuntowijoyo, *Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi*, Bandung: Mizan, 1998
- Kusnadiningrat, *Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam kiri Hasan Hanafi,* Jakarta: Logos, 1999.
- Lorens Bagus, *Kamus Filsafat*, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1996.
- Lukman Hakim, "Taqdir dalam Perspektif Teologis dan al-Qur'an" dalam *Jurnal Substantia*, vol. 5, no. 1, 2003
- M. Amin Abdullah, *Falsafah Kalam di Era Posmodernisme*, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995
- M. Amin Abdullah, *Studi Agama:Normativitas atau Historisitas*, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004

- Madjid Khadduri, *Teologi Keadilan:Perspektif Islam*, terj. Mukhtar Zoerni dan Joko S. Kahhar, Surabaya: Risalah Gusti, 1999.
- Mahmud Subhi, *Fi 'Ilm al-Kalam Dirasat Falsafiyyah*, t.tp.: Dar al-Kutub al-Jam'iyyat, 1969
- Majid Khadduri, *The Islamic Conseption of Justice*, London: The John Hopkins Press, 1984.
- Mansour Fakih, Analisis Gender dan Transformasi Sosial, Yogyakarta: INSIST Press, 2008.
- Mansour Fakih, dkk. Memperbincangkan Feminisme: Diskursus Gender dalam Perspektif Islam, Surabaya: Risalah Gusti, 1996.
- Mansour Fakih, *Sesat Pikir teori Pembangunan Globalisasi*, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.
- Mark Rowlands, *Menikmati Filsafat melalui Film Science Fiction*, terj. Sofia Mansoor, Bandung: Mizan, 2004.
- Mohd. Harun, *Memahami Orang Aceh*, Bandung: Cita Media Perintis, 2009.
- Montgomery Watt, *Islamic Fundamentalisme and Modernity*, London dan New York: Rautledge, 1988.
- Muhammad 'Abid al-Jabiri, *At-Turats wa al\_Hadatsah Dirasah wa al-Munaqasyah*. Bairut: Markaz Tsaqafat al-Arabi, 1991
- Muhammad 'Abid al-Jabiri, *Post-Tradisionalisme Islam*, Yogyakarta: LKiS Yogyakarta,
- Muhammad 'Abid al-Jabiri, *Agama, Negara dan Penerapan Syariah,* terj. Mujiburrahman, Yogyakarta: Fajar Pusata Baru, 2001
- Muhammad 'Ata al-Sid, *Sejarah Kalam Tuhan: Kaum Beriman Menalar al-Qur'an Masa Nabi, Klasik dan Modern,* terj. Ilham B. Saenong, Jakarta: teraju, 2004

- Muhammad Abid Al-Jabiri, *Post-Tradisionalisme Islam*, Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2000.
- Muhammad Abid Al-Jabiri, *Problem Peradaban: Penulusuran Jejak Kebudayaan Arab, Islam dan Timur,* Yogyakarta: Belukar, 2004.
- Muhsin Qiraati, *Mencari Tuhan: Mengapa dan Bagaimana,* terj. Muhammad Bafaqih, Bogor: Cahaya, 2001.
- Mulyadhi Kartanegara, *Mozaik Khazanah Islam: Bunga Rampai dari Chicago*, Jakarta: Paramadina, 2000 ..
- Mulyanto Sumardi, *Penelitian Agama Masalah dan Pemikiran*, Jakarta: Sinar Harapan, 1982.
- Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Gender, Perspektif Al-Quran, Jakarta; Paramadina, 2001.
- Nucholish Madjid, *Islam Doktrin dan Peradaban*, Jakarta: Paramadina, 1992.
- Nucholish Madjid, *Masyarakat Religius*, Jakarta: Paramadina, 1997.
- Nur Said, *Perempuan dalam Himpitan Teologi dan HAM di Indonesia*, Yagyakarta: Pilar Media, 2005.
- Nurcholish Madjid, *Pintu-pintu Menuju Tuhan, Jakarta*: Paramadina. 1999.
- Nurdin Usman, Perempuan dalam Perspektif Syariah, Media Dakwah, Ed. April 1997.
- Qadri Abdillah Azizy, Teologi Islam Terapan: Upaya Antisipatif terhadap Hedonisme Kehidupan Modern, Solo: PT. Tiga Serangkai Pustaka Mandiri, 2003.
- Quraish Shihab, Wawasan al-Qur'an: Tafsir Maudhui atas Pelbagai Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 2000.
- Richard E. Palmer, *Hermeneutic: Interpretation Theory in Schleirmacher, Dilthey, Heidegger and Gadamer,* Evanston: Northewestern University Press, 1969.

- Rustam Effendy Tamburaka, *Pengantar Ilmu Sejarah, Teori Sejarah, Sejarah Filsafat dan Iptek*, Jakarta: Rineka Cipta, 1999.
- Saiful Arif (ed.), *Pemikiran-pemikiran Revolusioner*, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.
- Sayyed Hossein Nars, *The Hart of Islam: Pesan-Pesan Universal Islam untuk Kemanusiaan*, terj. Nurasiah Fakih Sultan Harahap, Bandung: Mizan, 2003.
- Sudarto, *Metodologi Penelitian Filsafat*, Jakarta: Rajawali Prees, 1996.
- T. Ibrahim Alfian dkk." Adat Istiadat Daerah Provinsi Daerah Istimewa Aceh" Banda Aceh: Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah. 1978.
- T. Safir Iskandar Wijaya, Falsafah Kalam: Kajian Teodisi Filsafat Teologis Fakhr al-Din al-Razi, Lhokseumawe: Nadiya Foundation, 2003.
- Taqiuddin al-Nabhani, *Al-Nizam al- Iqtishady fi al-Islam*, Beirut: Darul al- Ummah, 1990.
- Tarmizi Taher, Membumikan Ajaran Ketuhanan: Agama dalam Transformasi Bangsa, Jakarta: Hikmah, 2003.
- Thomas Khun, *The Structure of Scientific Revolution,* Chicago: The University of Chicago Press, 1970.
- Utami Munandar, *Emansipasi dan Peran Ganda Wanita Indonesia*, Jakarta: UI Press, 1985
- W. Montgemery Watt, Islamic Philosophy and Theology, Edinburg University Press, 1962.
- Yoginder Sikand, Asghar Ali Engineer's Quest for Islamic Theology of Piece and Religions Pluralisme, New Delhi: Prakash Press, 1999.
- Ziaul Haque, *Revelation and Revolution in Islam,* New Delhi: International Islamic Publisher, 1992.